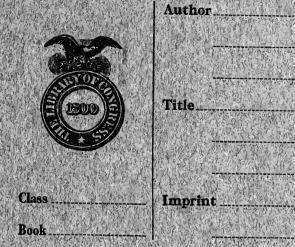
# LD1266 1848





#### INAUGURAL DISCOURSE

DELIVERED IN THE

#### CHAPEL OF COLUMBIA COLLEGE

RX

#### REV. H. I. SCHMIDT, A. M.

Gebhard Professor of the German Language and Literature.

## Antritts-Rede

in ber

# Kapelle des Columbia College,

gehalten von

Б. 3. Schmidf, М. А.

Gebhard : Profeffor der beutfchen Gprache und Literatur.

άμέςαι δ'ἐπίλοιποι μάςτυςες σοφώταποι.

Pind. Ol. I. 32, sq. Böckh.

PRINTED BY ORDER OF THE TRUSTEES.

NEW-YORK:
PRINTED BY LUDWIG & CO.,
No. 70 VESEY-STREET.

1 8 4-8.



L]1266 1848

Ano Sincornio INAUGURAL DISCOURSE,

DELIVERED IN THE CHAPEL

### COLUMBIA COLLEGE,

MARCH 7, 1848.

REV. H. I. SCHMIDT, A. M.,

GEBHARD PROFESSOR OF THE GERMAN LANGUAGE AND LITERATURE.

άμέραι δ' ἐπίλοιποι μάρτυρες σοφώτατοι. Pind. Ol. I. 32, sq. Bickh.

PRINTED BY ORDER OF THE TRUSTEES.

**NEW-YORK:** LEAVITT, TROW AND COMPANY, 191 BROADWAY. 1848.

7 1 pm

In Exchange Peabody Inst. of Balto. June 14 1927

LEAVITT, TROW & Co., PRINTERS, 33 Ann-street, N. Y.

### ADDRESS

In entering upon the station to which I have been appointed at this institution, established usage requires me to commence my career of duty by pronouncing an address on some subject connected with the department of literature in which I am to give instruction. I have chosen the first subject that presented itself to my mind; for it occurred to me immediately that none could be more suitable for the present occasion, than a comparison, personal and literary, of the two men, in whom German poetry has attained its highest development; who are regarded, in their native land, as the most illustrious votaries of the German muse: I speak, of course, of Schiller and Goethe. In choosing this subject, I was by no means ignorant of its difficulties and perplexities; for I am well aware that the opinions which I shall utter are totally at variance with that public opinion, and with that almost unanimous suffrage of German and foreign critics, which have placed Goethe at the head of all German poets, and describe him as unrivalled and unattainable in his glorious art. It may not be irrelevant to state, that these opinions have not been recently formed

they have been long entertained, being the result of increasing intimacy with Goethe's writings; and they were published to the world, in a literary magazine, long before I had the satisfaction of seeing the same views fearlessly avowed, and triumphantly sustained, by the distinguished critic, Wolfgang Menzel, in his brilliant work on German literature. And I may further obviate the charge of singularity by stating, that in Germany itself many wise and good men have, from the beginning, loudly protested against the absurd claims set up in behalf of Goethe, by his enthusiastic and indiscriminating admirers, many of whom have not scrupled to make him an object of idolatrous worship.\*

Before we proceed to discuss the distinctive characteristics, and to contrast the respective merits, of the two celebrated men whom we have named, it will be necessary to state the grounds on which we shall judge them: or, in more general terms, to set forth what we require, what ought, at all times, to be required, of him, who lays claim to the exalted title of poet. What, then, is the mission, what the office, of the poet? In one sense there cannot be a greater mission on earth, than that of a true and Christian poet; of one who, thoroughly imbued with the love of God, and of man, and of nature, has received the glorious gift of pouring forth his lofty conceptions, his fervid emotions, in sweet and glowing song, adapted to awaken in others the thoughts and feelings that agitate his soul. Not that there could be

<sup>\*</sup> See at the close.

an office intrinsically as great and holy as his, who has been duly called and authorized to preach the word of the kingdom. But the poet's office is the greatest in this sense, that none has as wide a scope as his. For while he who ministers immediately in holy things seldom finds a very extensive sphere, and is generally confined to a narrow one, the poet comes to all, the lofty and the mean, the wise and the simple, the virtuous and the vile: he speaks to all alike, and not of his nation alone, but of the whole great family of man; and thousands will pore enraptured over his pages, who would not hear the professed moralist, or the sober preacher of righteousness. Hence the force of the poet's declaration: "I care not who makes the nation's laws, provided I may write its songs."

It is absurd and ridiculous to limit the poet to the fictitious and unreal, as many, and even poets themselves, have done. Not one good reason can be assigned why, as a recent writer\* expresses it, "the province of poetry should be the unreal against the real, the fictitious uninclusive of the true;" and it cannot be that those who utter such opinions can ever have devoutly read and pondered the inspired hymns of the sweet singer of Israel, or the poetic effusions of the old covenant prophets. "Poetry," says the writer just quoted, "is universal. It includes every subject; and can no more be restricted in its range, than the Intellect, the Hope, and the Faith of man, of which it is the grandest exponent, and the

<sup>\*</sup> Charles Mackay, in "The People's Journal."

most sublime expression—making Intellect more intellectual, Hope more hopeful, and Religion more religious."

It is the poet's office, not only to depict the grand and awful, the beautiful and agreeable, or to lead the less gifted to their true enjoyment; but to search into the nature, and to explore the hidden meanings, of things, of the various affairs, relations, and vicissitudes of human life; to pierce the deep recesses of the human heart, and bring to light its evil and its good; its base desires, its guilty passions; its purest aspirations, and its holiest hopes, and to give them utterance appropriate and expressive. No subject can be too little or too mean for the poet; none, if due reverence and fear guide his pen, too exalted and glorious. But-and this is a requirement to be inexorably insisted on—he must never mix his colors so as to produce incongruities, such as Horace describes in his epistle to the Pisos,—never place his subjects in a false light. He may exaggerate the little and the mean, and make vileness doubly vile, and paint sin with undiluted blackness; he may invest all things beautiful, and noble, and good, with every attractive grace, and exhaust his fancy to cover them with winning charms; but he must be unswervingly faithful to truth, to the real nature and fitness of things. Let him beware how he renders wisdom, or virtue, or benevolence, an object of suspicion, if not of dislike and contempt: while he seeks to inspire us with pity toward the corrupt and guilty, let him never attempt to palliate, to cover with deceptive tinsel, their corruption and guilt:

and, above all, let him beware how he invests impurity and vice, wickedness and crime, with attractions, adapted to deceive and pervert the innocent and pure, to allure and charm the prurient and vicious, and to supply the guilty with a cloak of falsehood.

Whatever the poet's genius may originate, whatever his fancy may create, in the secret recesses of his own soul, he comes before the public subject to the same laws as other artists. If the painter or the sculptor should exhibit to the gaze of men lewd scenes, and obscene groups, and then seek to apologize for the immoral character of his works, by saying that they are executed with matchless skill, that they are perfect achievements of art, we should tell him that he who asks us to accept of beauty of form, and elegance of attitude, as an excuse for moral deformity and vileness, insults the common sense, and every nobler feeling of mankind. Man lives for greater, higher, better ends, than mere amusement at the expense of every other consideration and interest. Nay, the form is truly valuable only as it subserves these greater and nobler ends. And hence the poet greatly, wofully errs, who imagines that his genius may be exercised, his artistic skill displayed, with a view simply to amuse and delight his age, without regard to that culture of the heart, which is to help man onward in his pursuit of those great and momentous purposes for which he lives. And therefore, while it were folly to deny that the poet should, nay must, aim at the highest excellence of artistic representation, at

the utmost finish and elegance of form or style, these are yet to be ranked as subordinate requisites;—requisites, indeed, but only subsidiary to the more favorable acceptance of what they are designed to embody and transmit, the thoughts and feelings of which they are the vehicles.

No beauty of form can ennoble vice, but goodness and virtue, although extraneous attractions may serve to commend them more readily to the favor of men, shine by their own light, and win the admiration and esteem of the wise and good, nay, often command the respect of the corrupt and vicious, even though they present themselves in the homeliest guise.

The poet, then, has no right to plead the perfection of artistic skill as a justification of the debasing and demoralizing tendency of his productions: he has no right to debauch the public mind, to corrupt the moral sense of mankind, and then come forward, and attempt to vindicate his fiendlike achievements, on the ground that they have been accomplished with all the matchless ingenuity, and skill, and power, that genius could inspire. The poet's great mission is to instruct mankind; to exalt, to beautify, to ennoble human life. He must unfold to men's minds the inward and more mysterious life and relations of nature, animate and inanimate, in the most sublime and magnificent, in the most minute and delicate objects of this glorious creation. He must arouse, and guide man's mind to the perception of the more hidden and spiritual meanings of this

his wonderfully varied life on earth. He must give sweetly gentle, or mightily gushing utterance, to the kindliest affections and sympathies, or the loftiest aspirations, the purest desires, the holiest hopes of the human soul. He must teach his fellow-man to hear the voice of infinite power, wisdom, and goodness, as it speaks to every attentive ear in the language of universal nature; and to trace the operations of infinite justice, guided by unerring wisdom, tempered by boundless benevolence, in the dealings of Providence with individual and social man. He must aim to render truth lovely and attractive, and to set forth virtue in all her native charms and winning graces; and to portray the unvarnished and ungilded deformity of vice, only that it may be abhorred, both in its inward nature, and its outward manifestations. A vates in a higher and better sense than the ancients knew, he should lead onward and upward his race to increasing admiration, reverence and love for Him that sitteth on the throne of the universe, to more devoted attachment and allegiance to Him who tabernacled among men, full of grace and truth. And to the prosecution and attainment of these great and glorious ends he must bend all the powers of his genius, and apply all the discoveries of science, and direct all the contrivance and skill of art. It matters little how lavish he be of the adornments of his noble art, if only they be employed to render what is beautiful, sublime, and glorious, more appreciable and attractive, more lovely and delightful to man, or that which is mean and vile, an object of deeper horror and disgust.

We shall conclude this statement of what we deem essential to poetry, with what Dr. Johnson beautifully says, in his Rasselas, concerning its instrumentalities and adornments. "In a poet no kind of knowledge is to be overlooked. To a poet nothing can be use-Whatever is beautiful, and whatever is dreadful, must be familiar to his imagination. He must be conversant with all that is awfully vast or elegantly little. The plants of the garden, the animals of the wood, the minerals of the earth, the meteors of the sky, must all concur to store his mind with inexhaustible variety; for every idea is useful for the enforcement or decoration of religious truth; and he who knows most will have most power of diversifying his scenes, and of gratifying his readers with remote allusion and unexpected instruction." Now, if it be conceded that the views which we have here advanced, and which, we cannot but believe, coincide with those of the great moralist and poet whom we have just quoted, are correct and just, it will not be difficult to decide on the respective claims of Schiller and of Goethe, to the admiration and gratitude of mankind.

Thus much must be acknowledged, at the outset, that in the views just expressed we have, for ourselves, entirely renounced that stand-point from which the majority of critics, and among them Thomas Carlyle, who have found every thing to admire and applaud, and nothing to censure and condemn, in Goethe, have viewed that poet. Those men, obviously, consider him solely

as an artist, and cannot, if they would, ascribe to him any higher purpose than the attainment of the utmost artistic excellence. Carlyle, indeed, ventures to talk of his ethics, and his religious belief; of his moral and religious character; but his lucubrations on this subject are so replete with that flippant latitudinarianism, that looserobed, slipshod, all-justifying charity, which have found such general favor among the literary men of our day, as to disgust all sober-minded men, to whom morality and religion are words of deepest and holiest meaning. For ourselves, we know of neither morality nor religion, other than the sacred Scriptures teach; and what is not derived from and conformed to this divine standard, we most explicitly repudiate. With the heathen poets of classic antiquity we have here nothing to do; although, when we consider the light which they had, the piety and morality of many of them are immeasurably superior to those of many, who flourished within the last two centuries. We are speaking of a poet, who wrote among, and for, a people professedly Christian, and who has: exerted, and continues to exert, a boundless influence not only on the public mind of Germany, but of other enlightened nations. And our present inquiry is, what is the nature of this influence? On its religious aspect we intend to be brief. We decidedly take the ground that the poet, who either entirely ignores the volume of inspiration, or treats its great doctrines, and its exalted characters with disrespect, and even perverts and distorts them, that they may harmonize with his philosophic notions, and his pliant ethics, cannot be esteemed a Christian poet, and that his influence on the religious character of the community is, as far as it goes, a mischievous one. But, if Goethe explicitly denied the divine inspiration of the Scriptures, viewing them as the repeatedly revised productions of erring men, and summarily rejecting, as apocryphal, whatever in them he could not perfectly understand or approve; if he represented their fundamental doctrines as sectarian jargon, or dismissed them, authoritatively, as absurdities; if he repulsed, even in his old age, every effort of faithful friendship to induce him to give the greatest of all subjects his serious consideration, with either silent contempt, or a biting epigram; if he publicly declared that religious books were productive of illiberal opinions concerning human and divine things, and only worried him; and if, lastly, he substitutes for the great body of divinity contained in the sacred volume, a rude conglomeration of the transcendental and the practical, which he styles the ethnical and the philosophical religions, "for the former of which the pictures have been composed from the Old Testament, for the latter from the New;" if all this is unquestionably true of Goethe, in what sense can we regard him as a Christian poet? The truth, undoubtedly, is, that Goethe, like so many learned men of our age, was a pantheist; and as it was his deliberately announced opinion, that "religion, among other moral influences, rules only the surface of civil society," so he, quite consistently, gave himself no farther concern about its doctrines or its duties. For ourselves, we would rather encounter the frivolous drollery of Bürger, and the daring impiety of Byron, than the sardonic sneer, the haughty condescension, and the self-complacent smirk of Goethe, when he deals with sacred subjects.

On his poetic genius, in general, we shall not dwell at any length, as it is our main object to exhibit the influence which his life and writings are calculated to exert on society. We have not the slightest inclination to deny that Goethe possessed extraordinary poetic talent. He was gifted with nearly every requisite to form a great poet. With the most profound, clear, and comprehensive perception of the poetical phases of nature and of human life, of the material available for poetic representation, inherent in whatever objects, or scenes, or social developments met his observation; with an imagination of inexhaustible wealth, and a fancy of boundless fertility, vast in its breadth, though by no means in its upward tendencies; with an intuitive recognition of secret sympathies, and of concealed connections, between objects and manifestations seemingly wholly dissimilar; with a calm judgment, a severely correct taste, which enabled him to arrange in harmonizing groups poetic elements, that to many would appear discordant and antagonistic; and with a discrimination, which seldom failed to detect whatever was purely prosaic and intractable; with a cautious coolness, which does not lose its equilibrium even in stormy scenes of excitement, he combines a skill of

representation, a command of language, an easy flow of style, unrivalled in its simple beauty and its calm repose, a power over all the various forms of poetic representation, perhaps never excelled. Viewing him merely as a poet, it seems to us that his chief defect is, that he is too unimpassioned; he has no enthusiasm, no fire; he appears every where as the unconcerned, shrewd observer, speculating in the poetic material of every nation under the sun, himself unmoved by the emotions to which he gives utterance, or the stirring scenes which he portrays; -excepting always when his subjects are sensual, licentious, and obscene:-for in such he seems to have taken the most intense delight, introducing them on every convenient occasion; or ever and anon making occasion for them, to gratify the vile propensities of his impure soul.

It is with sorrow that we say such bitter things of a poet, whose extraordinary gifts might have made him the greatest benefactor of his age. But, as we have already said, we are not singular in our opinion of Goethe. Among the numerous writers, who have fearlessly exposed the corrupt character, and the demoralizing tendency of his writings, the most recent, and perhaps the most discriminating and just in his unsparing severity, is the distinguished German critic, Wolfgang Menzel; and to his profound, elaborate, and brilliant work on German literature, we refer those who would see Goethe's poetic character drawn, in all its variety of feature and expression, by a master hand.

Under different circumstances we might consider it a duty to show, in detail, that we have not unadvisedly and unjustly charged Goethe with an intense predilection for the impure, the licentious, and obscene, in thought and imagination, in principle and life. But our hearers need not fear, that, while we condemn, we shall shock their taste or modesty, by retailing what we censure. We shall neither specify nor analyze, but merely indicate localities. Goethe's lyrics, epics, ballads, and other minor poems, are comparatively free from the moral blemishes, which so often startle and offend the reader of his writings, though even here they are sufficiently abundant. It is chiefly in his novels, his dramatic pieces, and even in his travels, that the pruriency of his imagination, and the utter corruptness of his heart, are manifested. Distinguished as these productions are for artistic excellence, and elegance of style, they either present frequent and gross offences against common decency and morality, or entire works set at defiance every thing like correct principle, and cast off all respect for those lovely virtues, those sacred duties, whose strict observance is all-essential to human life, if it is to be, we shall not say beautiful and pure and holy, but barely human, and which the Creator has constituted the very foundation, not only of the happiness, but of the very existence of domestic and social life. We have been much gratified to find, that on this subject Menzel, in his profound criticism on Goethe, has expressed, often in almost our own words, the same views which we for-

merly ourselves made public. And, in order to afford our opinions the countenance of such high German authority, we shall now, in preference to any minute discussion of our own, quote a few passages from the work of Menzel. We shall merely say that to us his Faust, which is universally regarded as Goethe's greatest work, appears to be an infamous canonization of the genius of wickedness, in the person of Dr. Faust. The great and grave charge which we have often felt constrained to urge against Goethe, is not only that his morality is baseless, hollow, and spurious; not only, that corrupt principle, audacious licentiousness, and unbridled libertinism are rife in his writings, but, that so far from any where expressing any reprehension and detestation of such vices, he revels in their exhibition with the most intense relish; and that he ever seeks to throw around his vicious and wicked characters all that grace, elegance, and fascination, with which poetic genius ought to invest only what is in itself beautiful and good. The vicious and the vile are his favorite heroes. That such a delineation of such characters was simply the result of Goethe's own character, all who know how disgusting was his own private life, will admit; and hence it is distinctly and broadly asserted by Menzel. A very few citations\* from that critic must suffice. "Talent," says he, "is universal by its nature, and must prove itself so by the greatest variety of applications. There is nothing in the world to which

<sup>\*</sup> We quote from Prof. C. C. Felton's admirable translation of Menzel's German Literature.

talent cannot give a poetical coloring. The musician very justly affirmed that every thing could be set to music, even a list of names. A poet of talent can perform equal wonders with language. Hence, also, Goethe was so many-sided. He could make every thing, even the smallest and meanest, delightful by the magic of his representation.

"Here, however, we strike upon the first great sin of the poetry of Goethe. Art must be like an enlightened religion, that makes only what is really sublime, noble, and pure, what is really godlike, the object of worship; it must not resemble a whimsical Fetichism, which turns the little, the vulgar, and the obscene, every thing, in short, into a vehicle of adoration, into an idol. The form must be proportioned, and congenial to the subject. Comic poetry alone is permitted, and only for the sak e of comic effect, to travesty what is sublime, and to distinguish a vulgar subject with a grotesque elevation. On the other hand, every seriously intended sentimental embellishment of vulgarity, by means of a pathetic dress, is wholly inadmissible. But Goethe was the first to delineate feeble and infamous characters as interesting, amiable, and even sublime, and to excite a sympathy for the conceited Werther, the mean-spirited worthless Clavigo, the effeminate and coquettish Wilhelm Meister, the sentimental Don Juan Faust, as if these were really the ideals of a manly soul. Since this example was set, German poetry has been overrun with weaklings and scoundrels who pass for heroes.

"To this highly unpoetical difference between the beautifying form and the ugly substance belongs also the manner, which had its origin with Goethe, of representing common, vulgar, and little matters, or things that are absolutely dry, prosaic, and tedious, by means of an affected air of importance, as full of meaning, and captivating to the senses. I will here only allude to the 'Toilet of the Man of Forty Years.' Goethe was fond of mystifying his readers by such means, and of putting them, as it were, to the proof how much they could bear without grumbling.

"Beautiful nature is the only object, the imitation of which by the serious poet pleases us, and deformed nature ought to be exclusively the subject of comic and humorous poetry; but Goethe staked his whole reputation upon making deformed nature, with all seriousness, pass for beautiful, by the aid of his powers of representation; and we need only read the work written by Falk, on Goethe's life, or the Tame Xenia and aphorisms of Goethe, and some passages of his 'Faust,' to be convinced what diabolical fun his readers made him, when they allowed themselves to be so easily duped, and were rapt into wondering admiration and reverence, if Goethe mysteriously thrust out his tongue, twisted his features into a grimace at the highly respectable assembly, and, like Mephistophiles, made an indecent gesture.

"Nothing characterizes him better than the poem with which the Musen Almanach of 1833 was opened. He there insults his senseless worshippers by a strain of coarseness and indecency which is too vile to be repeated here. To this length of impudence Goethe ventured to go with the German people."—Vol. III. pp. 30-32.

In another place the same writer says: "Even Plato reprobates, with severe earnestness, the desecration of poetry by laying open unnatural lusts. He reproaches Hesiod and Homer for relating so many obscene and disgusting things of the gods. He says with perfect truth, 'Even if such things exist in nature, they ought not to be related in the hearing of young people, but should be silently passed over, more than any thing else whatever. If a necessity should ever occur to speak of them, these things must be heard not otherwise than as mysteries, by as few as possible, who should have brought beforehand for sacrifice, not a miserable pig. but some great and costly offering, to the end that as few as possible may have an opportunity of hearing about such matters.' It is true that the mysterious affinity of choice, the principle of conjugal infidelity,—it is true that licentious enjoyments, such as are described in 'Stella,'-really occur in nature, but they are excrescences; and we should not allow ourselves to be deceived about nature, or rather about the nature of these things, by a captivating poetical embellishment, by confounding them with the most sacred feelings of pure love; for, as Plato proceeds to say, 'No one is willing to admit a lie into the noblest part of himself, and with respect to the highest things.'

"We have yet to speak of the cruelty which accom-

panies refined pleasures. Goethe has a predilection for painting human weaknesses and prejudices, and feasts upon the sufferings that have their origin there. It is so with 'Werther,' 'Clavigo,' 'Tasso,' 'The Natural Daughter,' 'Elective Affinities,' and others. The cruel pleasure consists in this, that the poet amuses himself with crimes and sufferings, and makes not the least atonement for them whatever. This cruelty oftentimes seems aimless, often merely involuntary, as the consequence of the indifference with which the poet contemplated the world. The calmness and clearness with which Goethe draws his pictures, look frequently like perfect indifference, and not like the godlike repose which springs from the fullness of the idea. It has the effect, therefore, of the lifeless laws of nature, and not of the inward satisfaction of the soul. Hence Goethe offers so many discords which have no solution."-Vol. III. pp. 43-45.

Many other striking passages might be cited from Menzel, but we are already trespassing on the patience of our hearers, and we must bring this part of our discussion to a close. We shall abstain from all remarks on his own life, which, as we have good reason to assert, was positively infamous. Nor can we dwell on other objectionable features of his character, either negatively or positively displayed in his writings: on his utter heartlessness, his profound egotism, his superlative vanity, his supreme and contemptible selfishness, his self-exaltation and self-worship, his aristocratic hauteur and insolence, his languid effeminacy. To one most bitter reproach he

lies open,—an utter want of patriotism, which led him to maintain a cold, stiff, silent reserve, at a time when his country was trodden into the dust by the foreign invader and oppressor, when the whole great heart of Germany was swelling and bursting with wounded pride, nationality, resentment, and ardent aspirations for the recovery of freedom; when the whole land resounded with the voice of the noble and the brave, with the tramp and thunder of armies, and the indignant strains of patriotic poets. Amid the convulsions that shook Germany from the Rhine to the Vistula, the voice of her first poet was not heard. It was heard only in feeble and drivelling commonplaces, when the storm was overpast.\*

Had Goethe realized the exalted and momentous nature of the poet's office and vocation, how great and glorious might he shine on the literary firmament, revolving among orbs of like magnitude and splendor, around the sun of truth and wisdom; but now, how dark and sinister is his aspect, how lawless his orbit, how malign his influence!

We gladly turn from this contemplation, to gaze awhile at another luminary of a far purer and brighter light.

Schiller was not made, as Goethe in a great measure was, by outward circumstances and influences, but his genius developed itself, and struggled upward to the commanding position which it attained, in spite of

<sup>\*</sup> See Note at the end.

circumstances the most depressing, of influences the most adverse. He was not, as Goethe often was, an imitator, but he chose his own ground; evolved, by the independent exertion of the gifts and strength that were given him, his peculiar poetic characteristics, his own artistic principles and excellences; and his very first and youthful appearance before the public was a stern, though rash and ill-judged, antagonism to existing tendencies. Looking at the whole man, as he presents himself in his life and writings, he was one of the noblest and brightest appearances in the literary world. The sins of Goethe can in no wise be laid at his door. Modest, unassuming, and retiring, he arrogated no lofty and insolent airs, paraded no egotistical self-worship, nor ever usurped an overbearing dictatorship over the republic of letters. Animated by an ardent love of truth, and of virtue, and of his race, he was ever an earnest man, pursuing, with steadfast purpose, the noble and the true. He was never guilty of levity or frivolity; for this he had too much self-respect, too serious a regard for the sacredness of virtue, too profound a conviction of the grave significance of human life and human relations. His own life had for him too deep a meaning, that he should ever have wasted his time and strength on capricious trifling, or in impertinent frivolity. With intense ardor, and indefatigable industry he studied the great principles of his noble art; and strove, with sleepless activity, to attain the highest excellence in their application, in the production of imperishable

works. It is true that, considered as an artist, Schiller was inferior to Goethe. He had not the same command of material, nor the same ready skill in arrangement and combination. His prose has not the easy flow, the magic melody of Goethe's; it is throughout more elaborate and ambitious, perhaps too uniformly majestic and stately, but, at the same time, decidedly more correct, and, in general, admirably adapted to the important subjects of which he treats, full of life, and vigor, and idiomatic nerve, abounding in great thoughts, striking comparisons, and happy metaphors. But he ever had a purpose beyond the perfection of art, greater than the attainment of mere literary fame. He sought to instruct, to ennoble, and to elevate mankind. His aim was, to make the beautiful, whether in nature, or in humanity, more attractive; to awaken admiration of the powerful and sublime; to set forth the influence of the mightiest affections and passions that rule the heart of man; to portray earnest men and women, characters full of energy, whether of vice and wickedness, of bold and ruthless ambition, of dark and remorseless tyranny, of gloomy and bitter despair; or of disinterested friendship, of true and self-devoting love, of single-minded philanthropy, of pure and fervent patriotism, of unshrinking loyalty to human rights, and liberty, and happiness. He aims to move deeply and strongly, but always in the right direction. He is always serious, and desires that you should be so. The love of the beautiful, and lofty, and virtuous, the abhorrence of meanness, and

frivolity, and vice, which fill his soul, he aims to excite and cherish in his reader. He never sinks into the apologist of vulgarity, and baseness, and crime. He never seduces us into admiration of vicious characters, never prostitutes his poetic powers to invest them with spurious attractions, never condescends to sophistry to palliate their unhallowed deeds; he never leaves us any choice but to admire and love his purer, nobler, and better creations. The brilliant and fascinating princess Eboli never wins our sympathy or esteem; the gloomy but majestic Wallenstein, however much we may admire his grandeur, never gains our applause; the bigoted and malignant Philip commands our utmost detestation; Franz von Moor excites our deepest abhorrence, and his unhappy brother Karl, though we commiserate his misfortunes, never tempts us to approve his crimes; and on the other hand, the generous and high-minded Marquis Posa, that beau-ideal of a patriot and philanthropist; the sturdy and stalwart Tell; the heroic Max Piccolomini, whose manly rectitude would not yield to the strongest temptation; the artless, confiding, but strongminded Thekla, whose inflexible regard for the right and good, leads her to sacrifice to duty even her pure and ardent love; the maid of Orleans, strong and sublime in her heroic enthusiasm, are all objects that invite our liveliest admiration, our warmest sympathy, our sincerest respect and esteem. Whether great in misfortune, or great in power and prosperity, they are truthful embodiments of a genuine and exalted humanity, and

as such they claim from us the exercise of every truly human sympathy and affection.

Let it be remembered that it is not our object to defend either of these celebrated men; but that we simply intend to compare their respective literary merits, and to attempt a comparative estimate of their moral character, but especially of that influence which their writings are respectively calculated to exert on the religious opinions, and the morals of the community. And, therefore, as we have spoken of Goethe's religious opinions and character, we must not omit this point in our estimate of Schiller. Unlike his celebrated contemporary in this, as in other respects, he gave to this all-important subject his most serious attention. His childhood was passed in a pious home, and the influence of his early education never faded from his heart, however deeply his mind was afterwards imbued with error. Unfortunately, he early became involved in the mazes of a skeptical and false philosophy, and in the prosecution of his philosophic speculations he struggled manfully and anxiously for truthful, solid, and firm convictions; but he never reached a satisfactory result. Schiller lost his faith and his hope, and doubtless remained a skeptic to the end of his days. As this philosophy exalts human reason into a judge of revelation, so Schiller, in treating of Scriptural subjects, boldly assumed that the sacred writings are uninspired, the work of erring mortals alone. We do not recollect that he says so, but he simply takes it for granted, and deals with Scripture

accordingly. He never shrugs his shoulders, or laughs in his sleeve, or sneers, and then again prates, in the language of mysticism, about religious experiences, as Goethe often does, but betakes himself, with all sober seriousness, to the setting forth of his own views, on the establishment and elucidation of which he bestows a good deal of elaborate reasoning, and no less imaginative surmise, and of wild conjecture. Schiller has written but two treatises on subjects, with reference to which we have no sources of information except the Mosaic records: and of these papers Carlyle speaks in a language of approval and admiration, which is to us quite unaccountable, when we consider what he has elsewhere written of men whose soundness in doctrine, and lofty consistency in practice, have never been open to question. Schiller loved the truth and sought it, and he wrote what, doubtless, he conceived to be true; but it would be difficult to point out any where a more deplorable exhibition of the result at which a mind will arrive, which inclines to philosophic speculation and utterly rejects the sure foundation of faith, and substitutes its own supposed discoveries for the teachings of infinite intelligence and wisdom. Besides the dissertations here spoken of, we recollect but two other pieces, and these are poems, in which Schiller very strongly displays the same spirit, but in an entirely different manner, with respect to the truths of revealed religion. His mind was deeply, violently agitated by that greatest of all inquiries that ean employ the human intellect, but we do not believe

that, amid the rolling billows of skepticism, he ever reached the rock of faith, or found safe moorings for the anchor of his hope. As regards the influence upon others of the productions which we have had in view, we doubt whether it ever has been, or ever will be, extensive or deep.

If we consider, in the next place, the poetic genius of Schiller in its entire manifestation, we cannot but admit that it was not as comprehensive or universal as Goethe's; but in the sphere in which he lived and wrought, it far surpassed, in piercing vision, in depth and fervor of feeling, in power of utterance, that of his supercilious friend. He did not diffuse his energies over so large a surface as Goethe, but he dug vastly deeper, and built incomparably higher. Strength and splendor are the characteristics of his imagination. He penetrated into the hidden depths of the human heart, and rent away the veil that often hides human character; and he brought forth what is pure and good in men, that he might commend it to the esteem, and love, and imitation of the world, and dragged their corruptions and vices to the light, that he might loudly proclaim his abhorrence, and speak to the conscience his stern rebuke, and his earnest warning. And here we see the effect of his early training, which inspired him with a profound reverence and love of Christian virtue: for, although he stood on false grounds of belief, his morality is obviously based on principles of Christian ethics. So steadfast was his purpose to exert a salutary influence on society,

that when the public misapprehended the design of his novel, "The Ghostseer," conceiving it intended only to excite surprise and terror, he threw it aside and never resumed it, so that we have it in an unfinished state.

Although we admit that Schiller's genius had not the universality of Goethe's, it would be doing him great injustice if we were to represent his mental character as, in any sense, inferior, or the empire of his mind as at all contracted. He was a man of great and varied learning; his mind was of the highest order, and of rich and many-sided culture. The difference between him and Goethe is striking. While the latter seems at home every where, and handling, with plastic skill, any and every subject that presents itself, and often, indeed, throwing away his skill on subjects purely indifferent and trifling, or even contemptible, Schiller is distinguished for prompt sagacity to discern, and consummate ability to embody the beautiful and the good; for a vastness of power to grapple with all things great, and noble, and strong, and to subdue them into willing subserviency to the exalted purposes of his poetic genius. We may liken Goethe to the botanist, who roves over the whole face of the earth, and gathers into his garden trees and plants of every sort, the beautiful and the uncomely, the fruitful and the useless, the sweet and the nauseous, the salutary and the poisonous, arranging them, with admirable art, in beautiful groups, and in strikingly contrastive juxtaposition, but leaving the thoughtless and unheeding wanderer in its mazes, unguarded

and unwarned to shun the hurtful odor of these plants, to abstain from the death-bearing poison of those trees; while Schiller resembles the horticulturist, who no less assiduously searches out the floral riches of the globe, but selects only those productions of nature which are distinguished for their lofty growth, their potent energy, their attractive beauty, or their inviting sweetness, transferring them to his magnificent park, his garden disposed in gleaming terraces and fresh with gushing fountains, and his elegant greenhouse, arranging all in beauteous order and harmony, and labelling every noxious tree, and shrub, and plant, to warn the unwary to avoid their touch, to flee their noxious odors and their pestiferous fruits. Schiller's poetry is the worthy exponent of deep and intense feeling; of lofty principle and energetic purpose; of strong volition and of vigorous action; of patient endurance and of calm submission; of mighty motive and of earnest life whether good or evil, and sometimes of dark and dismal despair; in a word, of human nature in its most exalted and beautiful, or in its strongest and sternest manifestations. But his aim always is to instruct, and warn, and benefit mankind, to beautify and ennoble human life. And the character of his genius is profoundness, strength, boldness, a perfectly balanced harmony of force, and withal, a full and gushing ardor of youth that never cools or flags. And thus, while Goethe has been the "lion of coteries," and the idol of a learned sect, Schiller has been the favorite of the people, of true men and women from

the throne to the cottage; for all found in his writings the forcible utterance of the feelings and aspirations that dwell in every human heart.

Schiller gloried in ideal contemplations, and in the creation of great and noble ideal characters. Goethe was no more capable of conceiving and bringing out such characters as Schiller's lofty and glorious Posa, or his ardent and heroic maid of Orleans, or his chivalrous and high-souled Max-Piccolomini, or his pure, generous, self-forgetting Thekla, than he was of achieving the Pallas Parthenos of Phidias, or one of Raphael's Madonnas. Some have found fault with Schiller's poetry, because, as they say, there is in it too much philosophy, and too much morality. These complaints are frequently raised by the impure admirers of Goethe's meretricious muse; they deprecate Schiller's mighty influence on the literature and character of his nation; they would have unrestrained license to revel in impure indulgences, under the potent patronage of Goethe, whom, as Menzel declares, Schlegel even presumed to call a god; and "hinc illæ lachrymæ." What has thus been made a matter of reproach, we gratefully accept as the result of Schiller's clear and strong apprehension of the greatness and sacredness of the poet's He has never pandered to vicious appetite: he has ever done homage to purity and virtue. What gives him his strongest claim to the admiration and gratitude of mankind is his earnest spirit; his earnest warfare against tyranny, wrong-doing, wickedness, and

corruption; his earnest vindication and assertion of human rights and liberty; his earnest advocacy of right, of true nobleness, and of rigid virtue. We have said that his love of truth was intense, his pursuit of it ardent and unceasing. In his uninterruptedly advancing self-culture, he strove to realize a lofty and glorious ideal. And it was his intense application to this great object, his sleepless efforts in the expansion, and culture, and enrichment of his powerful mind, that so speedily wore out his feeble frame, and consigned him to an early grave, when he was yet far short of the exalted aim which he had proposed to himself. And with reference to this trait of his character and life, Goethe has beautifully said:

"Er wendete die Blüthe höchsten Strebens, Das Leben selbst, an dieses Bild des Lebens."

And we need only add, that, in accordance with his exalted principles of thought and action, his life, his personal character, was all that is pure, and noble, and estimable; distinguished for dignified simplicity, amiable gentleness, modest strength, unswerving integrity, and diffusive benevolence. Though we lament the errors of Schiller the philosopher, and deplore that he never penetrated into the shrine of holiest truth, who can but admire Schiller the man, the poet of honor and of virtue, the faithful and powerful asserter of the rights, the duties, the interests of mankind?

Gilfillan says, in a recent production: "Another security for the future triumphs of Poetry is to be found

in the spread of the Earnest Spirit. That such a spirit is coming over the age, men feel as by a general and irresistible intuition. There are, besides, many distinct evidences, and in nothing more so than in the present state of Poetry. Its clouds, long so light and gay, are rapidly charging with thunder, and from that black orchestra, when completely filled, what tones of power and music may be expected!" We believe that this is true, and we hail the omen with joyful expectation. But that, at a time when feeble drivelling, or shameless frivolity, or unblushing libertinism were rife in European literature, Schiller took the lead in this purifying and reforming movement, and first sounded the trumpet to summon the poets of Christendom to aid him in this magnificent concert, and that not from accident, or calculation, and expediency, but because his strong and noble spirit disdained all other work or companionship, this is the greatest glory of his imperishable name.

#### NOTES.

- Page 2. For various reasons the writer deems it necessary to state, that he has never seen any unfavorable critique on Goethe's works, except Menzel's: but that there has been in Germany, much and severe censure of his character, and the tendency of his writings, appears abundantly from the bitter complaints and the indignant rejoinders of his worshippers.
- To the fact that Goethe lies open to this repreach, the writer's attention was, many years ago, directed by a friend and distinguished German scholar. Having afterwards found the accusation broadly made and satisfactorily sustained, by Menzel, he proceeded to strengthen his conviction of its justness, and sought, in vain, to discover in any of Goethe's writings, a spark of true philanthropy, or genuine patriotism. But to this charge, the accomplished American translator of Menzel's German Literature replies, in his preface, as follows: "The example he set of devotion to all the interests of civilization,—of an industry that never tired,—of a watchfulness that never slumbered, -in the regions of art, and poetry, and science, ought to be received as some compensation for the indifference he is accused of having shown towards what are called the great political interests of the world; for it may well be a question to the reflecting man, whether he cannot minister more successfully to the happiness of the race by recalling their thoughts to the humanizing influence of letters and art, than by plunging headlong into every political controversy which agitates his age." This, and more to the same effect, is doubtless, on the whole, true. We would, however, venture respect-

fully to say in reply, that, while the poet is assuredly not to emulate Sir Matthew Meddle, in perpetually interfering in affairs that do not concern him, we can see no reason why he should, on the other hand, be a Rip Van Winkle, or even a Fontenelle, unconscious of aught passing around him, equally indifferent whether the world be going backward or forward, in prosperous repose, or distracted by tumults, or groaning under oppression. And though it be, and is admitted, that in the ordinary course of affairs the poet should not be found mingling and engaging in the conflicts and the turmoil of the political world, yet circumstances certainly sometimes arise, in which none but drowsy drones, or mere plodding book-worms, or selfish sycophants, can remain silent and inactive; and we do think that the condition, the sufferings of Germany, arising from the wars of Napoleon, were so extraordinary, so highly calculated to rouse every manly and patriotic spirit, that we cannot conceive how any man, not destitute of every noble feeling, of every generous sympathy, could refrain from the utterance of intense indignation,-from the manifestation of the most devoted attachment to the interests of his bleeding country. But, from a selfish voluptuary like Goethe this was not to be expected. The same dispensation which remits to the poet the debt of patriotism, nay excludes him from all interest and participation in his country's affairs, would, of course, embrace all men devoted to letters, or the pursuit of science. And then it should have been said to many, who, in past days, exerted a most salutary influence on public affairs: "You have gone beyond your appropriate sphere,---you must confine yourselves to the seclusion and the occupations of your study." But, not to notice more recent cases, was Franklin less a philosopher-were Davies, and Witherspoon, and Dwight, less reverend and useful divines, because they manifested a deep and active interest in the welfare of this nation, and the success of our great revolution?

"Rectius vives, Licini, neque altum
Semper urguendo, neque, dum procellas
Cautus horrescis, nimium premendo
Litus iniquum."
HOR. Carm. x. lib. ii.





## Antritts-Rede

in der

# Kapelle des Columbia College

am 7. März 1848,

gehalten von

S. J. Schmibt, M. A., Gebhard-Professor ber beutschen Sprache und Literatur.

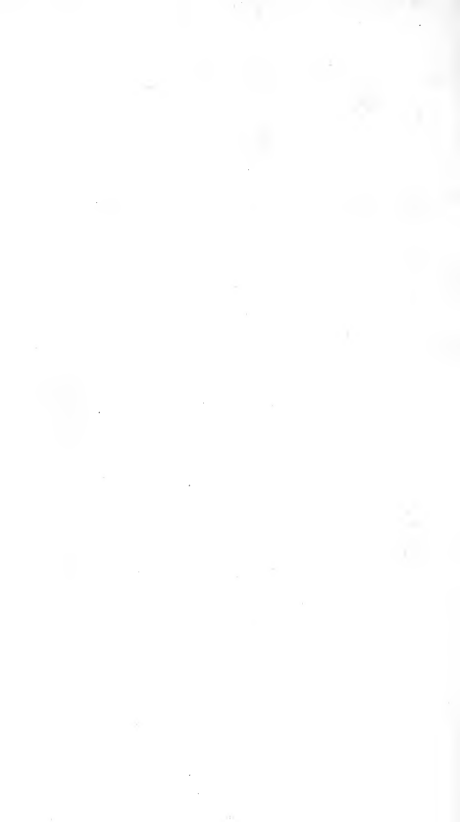
ἀμέςαι δ'ἐπίλοιποι μάςτυςες σοφώταποι. *Pind.* Ol. I. 32, sq. *Böckh*.

Auf Befehl der Curatoren gedruckt.

New-Pork:

Gedruckt bei H. Ludwig u. Co., Nro. 70 Befey=Straße.

1848.



#### Dorwort.

Die hier folgende Rede wurde vor einem durchgängig eng= lischredenden Auditorium gehalten, also ursprünglich in englischer Einen Monat später beschlossen die Enra= Sprache abaefafit. toren des Columbia College, dieselbe in Druck erscheinen zu laffen, und forderten zugleich den Verfaffer, ihm völlig unver= muthet, auf, eine beutsche llebersetung berselben auszufertigen. Dieses Ansuchen glaubte er nicht ablehnen zu burfen. wurde ihm aber fehr bald beutlich, wie schwierig es oft sei, seine eigenen Gedanken aus einer Sprache in eine andere zu über-Daß die hier ausgesprochenen Ausichten überall Beifall finden werden, das läßt er sich nicht in den Sinn kommen. Wenn aber, in Betracht ber Sprache, Diese Arbeit oft fteif und unbeholfen ausgefallen ift, so nuß er, in dieser Beziehung, um Nachsicht bitten, schon beshalb, weil dies blos eine lebersetung ift, sodann aber auch, weil es zu größerer Umsicht und Sorgfalt bei der Ausarbeitung an Zeit gebrach, indem es mit der Ablieferung Gile hatte.

Er fügt nur noch hinzu daß, obwohl er in seinem Urtheile über Göthe mehrmals darauf hinweist, daß dieser Dichter auch in Deutschland oft sehr bitteren, aber gerechten Tadel eingeerntet, ihm von den vielen ungünstigen Rezensionen, mit Ausnahme Menzels, niemals auch nur eine zu Gesichte gekommen: er kennt bergleichen nur aus den Zeremiaden und Schmähschriften, die von Göthes Anbetern hervorgegangen sind.



### Antritts - Rede.

Indem ich heute das Amt antrete, welches man mir an dieser Auftalt anvertraut hat, ift es mir zur Obliegenheit geworben, por biefer geehrten Verfammlung, über irgend einen Gegenstand, ber auf das mir angewiesene Lehrfach Beziehung hat, eine Rede zu halten. Um biefer Pflicht auf bie zwedmäßigfte Beife nachzukommen, erwählte ich ben erften, ben besten Gegenstand, eine vergleichende Charafteristif, in persönlicher, sowohl als literarischer Beziehung, ber beiden Manner, in beren Geifteserzeugniffen bie beutsche Dichtfunft sich zur herrlichen Blüthe entfaltet hat; ber beiden Männer, die ihr Baterland als die würdigsten Briefter ber beutschen Muse feiert. Es versteht sich, daß von Schiller und Bothe die Rede ift. Sabe ich nun hiemit den Gegenstand gegen= wärtiger Rede angedeutet, so muß ich zugleich erklären, daß ich mir, bei ber Wahl beffelben, ber Schwierigkeiten und ber unangenehmen Rücksichten, die bei ber Behandlung beffelben in Betracht kommen, wohl bewußt war; bem ich erkenne aufs beutlichste, daß die Ansichten, die ich aussprechen werde, in unauß= gleichbarem Conflitte stehen mit ber sehr allgemein verbreiteten Ansicht, mit bem fast einstimmigen Urtheil beutscher und auch auswärtiger Runftrichter und Schriftner, Die Gothe an Die Spite aller deutschen Dichter ftellen und ihn als unvergleichlich in seiner herrlichen Runft, ja als in derselben unerreichbar schildern und lobpreisen. — Es dürfte wohl nicht unpassend sein, hier noch zu bemerken, daß diese meine Ausichten keineswegs neuerworbene find; feit langen Jahren festgehalten, befestigen sie sich je mehr und mehr in Folge genauerer Bekanntschaft mit Gothe's Schriften, und find fie in einer literarischen Zeitschrift veröffentlicht worden, lange ehe mir bas Bergnügen zu Theil ward, in B. Mengels vortrefflichem Werke über Die beutsche Literatur, gang ähnliche mit kräftigen Worten ansgesprochen, und mit schlagenben Beweisen belegt zu sehen. Und ich darf wohl, um noch bestimmter den Vorwurf zurückzuweisen, als wolle ich klüger sein als Andere, darauf hindeuten, daß ja im deutschen Vaterlande selbst viele aufgeklärte, verständige und rechtschaffene Männer gleich von vorne herein ernstlich ihre Stimme erhoben wider die übertriebenen Forderungen, die zu Göthe's Gunsten von seinen unmäßigen Bewunderern sind aufgestellt worden, deren Viele ihn geradezn zu vergöttern sich nicht entblödet haben.

Ehe wir aber nun zur wirklichen Erörterung der besonderen Eigenschaften und zur Vergleichung der eigenschümlichen Versdienste jeuer beiden hochgeseierten Männer schreiten, müssen wir noch vorläufig die Grundsätze feststellen, nach welchen wir sie beurtheilen werden, oder, in anderen Worten, darthun, was wir zu jeder Zeit von demjenigen fordern und fordern müssen, der auf den stolzen Ruhm eines Dichters Auspruch macht. Es fragt sich also: Was ist des Poeten Sendung; was ist des Dichters Beruf?

In gewiffer Beziehung bietet das Erdenleben keine höhere Sendung bar, als die eines ächten und wahrhaft driftlichen Dichters: feinen erhabenern Bernf als ben eines Geiftes, ber, von ber Liebe zu Gott und Menschen und zur herrlichen Natur innigst burchdrungen, die fostliche Gabe empfangen hat, in bes Sangers füßen und hinreißenden Weisen, seinen erhabenen Erzengnissen Gestalt, seinen glühenden Empfindungen Sprache zu ver= leihen, und mit ergreifenden Tonen in Andern die Gedanken und Gefühle zu erwecken, die seine Seele durchschauern. - Damit foll benn freilich keineswegs gefagt fein, daß es irgend einen Bernf gabe, der an und für sich erhabener und heiliger ware, als ber Beruf beffen, ber nach allerhöchster Berordnung die Befnanif erhalten hat, das Wort von der Verföhnung zu predigen. — Aber es ist des Dichters Beruf in Diefer Sinsicht der größte, daß kein Anderer ein so umfassendes Gebiet beherrscht. Denn es wird bemienigen, der unmittelbar dem Dieufte des Beiligthums obliegt, felten ein ansgedehnter Wirkungsfreis zu Theil, und gewöhnlich ift er auf einen engen beschränft; ber Dichter hingegen,

findet Zutritt und Auflang bei Allen: bei Hohen und Niedrigen, bei Klugen und Einfältigen, bei Tugendhaften und Verworfenen; zu Allen und Jedem bahnt er sich Weg; sein Wort dringt zu Allen, nicht nur seines eigenen Volkes, sondern der gauzen Menschheit; und Tausende, die dem erusten Sittenlehrer, dem entschiedenen Prediger des heilbringenden Wortes ein taubes Ohr zusehren, schwelgen im Genusse seiner hinreisenden Lieder. Wie bedeutungsvoll ist deshalb der Ausspruch jenes Dichters: "Mir ist's gleichviel, wer dem Volke Gesetz vorschreibt, wem man mir nur vergönut, dessen Lieder zu dichten!"

Albern ift es und lächerlich, ben Dichter aus bem Gebiete bes Wahren und Wirklichen zu verbannen, wie schon von Vielen, ja von Dichtern selbst, geschehen ift. Es läßt sich durchaus fein haltbarer Grund angeben, weghalb, wie fich ein englischer Schrift= steller ausbrückt, "ber Dichter sich ber Darftellung bes Wahren und Wirklichen durchaus enthalten müßte;" und sicher hat keiner, ber folde Meinungen auszusprechen vermag, jemals bie Lieber bes Sangers in Israel, ober bie im erhabenften poetischen Beifte verfaßten Schriften ber Propheten bes alten Bundes mit Andacht gelesen und beherzigt. "Der Dichtfunft Gebiet," sagt der fo eben angezogene Schriftsteller, "ift unbegränzt; es schließt keinen Gegenstand aus, und man barf ber Poesie eben so wenig Schranfen vorschreiben, als dem Denkvermögen, der Soffnung und dem Glauben des Menschen, deren höchster Exponent und erhabenfter Ausdruck fie ift; benn burch sie wird geistvoller ber Beift, hoffnungsreicher die Hoffmung und andächtiger die Religion."

Der Dichter soll uns nicht nur das Große und Schreckliche, das Schöne und Gefällige anschanlich machen und dem Mindersbegabten den Genuß bereiten, den diese Eigenschaften gewähren, sondern er soll eindringen in das Wesen der Dinge, soll deren geheimnißvolle Sprache entziffern und deren tiefste Bedeutung ergründen, und uns Kunde geben von den mannigfaltigen Angelegenheiten und Verhältnissen und dem unanshörlichen Wechsel des menschlichen Lebens; die Tiefen des Menschenherzens soll er durchspähen, und an's Licht fördern das Böse, das es birgt, das Gute, das es beherbergt; soll dessen niedrige Begierden und

strafbare Leidenschaften, vornehmlich aber seine reinsten Bunfche, feine heiligsten Soffnungen beleuchten, und jedem Berlangen. jeder Hoffmung, jeder Sehnsucht, die angemessene Sprache, das bedeutungsvolle Wort verleihen. - Dem Dichter darf kein Ge= genftand zu gering ober verächtlich scheinen, und leitet die aebüh= rende Chrfurcht und Andacht seine Feder, so ist feiner so erhaben und herrlich, daß er ihn nicht besingen durfte. Aber — und diese Forderung muß mit unerhittlicher Strenge geltend gemacht werden — aber er barf niemals solchergestalt die Farben mischen, daß Ungereimtheiten entstehen, wie sie uns Horaz in seinem Briefe an die Visonen schildert; niemals darf er die Gegenstände, die er behandelt, in ein falsches Licht stellen. — Es sei ihm gerne vergonnt, bas Gemeine und Uneble mit übertriebener Strenge zu züchtigen, dem Schlechten eine zwiefache Verwerflichkeit zuzu= schreiben, und die Sünde mit den schwärzesten Karben abzuschil= bern; es wird ihm gerne bewilligt, ja es wird von ihm verlangt, daß er alles Schöne, Edle und Gute mit der Grazie holder Anmuth befleide, und seine Phantasie erschöpfe, Alles Liebliche und Achtungswerthe mit fesselnden Reizen zu schmücken; aber er bleibe immer und überall der Wahrheit unwandelbar getren, und niemals trete er ber wirklichen Beschaffenheit, ben ein für allemal festgestellten Verhältniffen seiner Gegenstände zu nahe. Er büte sich, daß er nicht die Weisheit, die Tugend, die Menschenliebe verdächtig mache, ober gar in ein verächtliches und gehäffiges Licht stelle. Liegt es ihm an, und Mitleid gegen die Verdorbenen und Strafbaren einzuflößen, so wolle er doch deswegen ihre Ver= worfenheit und ihre Schuld nicht mit trüglichem Flitterstaate bemänteln; vor Allem aber sehe er sich vor, daß er dem Schändli= den und Lasterhaften, der Ruchlosiakeit und dem Verbrechen nicht zauberische Reize andichtet, die geeignet wären, die Unschuldigen und Unwerdorbenen zu täuschen und zu verführen, die Lüsternen und Lasterhaften zu locken, und den Gefallenen und Uebelthätern ein Lügengewand umzuhängen.

Won der innersten Welt der Dichterseele ist hier die Rede nicht. Aber von welcher Beschaffenheit die Erzeugnisse des Dichters nun immer sein mögen, und von welcher Art die Producte, die feine schöpferische Phantafie in seines Geistes Tiefen hervorbringt, fo unterliegt er doch, sobald er mit denselben vor das Bublifum tritt, den nämlichen Gesetzen wie andere Rünftler. Wollte ber Maler ober ber Bildhauer ungüchtige Bilder und obseone Gruppen zur Schau ftellen, in ber Hoffnung, fich mit bem verletten fittlichen Gefühle tugendhafter Menschen mit ber Entschuldigung abzufinden, daß seine auftößigen Erzeugnisse eine unvergleichliche Fertigkeit beurkunden, und als Kunstwerke untadelhaft und voll= kommen seien, so müßten wir ihm unumwunden erklären, daß der Künftler, ber uns bas fittlich Sägliche und Berabschenungswür= bige burch Schönheit ber Form, burch elegante Stellung und finnreiche Haltung empfehlen will, unsern gesunden Menschenver= ftand und jedes edlere Gefühl beleidigt. — Des Menschen Leben hat zu hohen Werth, als daß er nur nach Unterhaltung trachten follte, auf Rosten jeder anderen Rücksicht, jedes höheren Bedürfniffes. Und gewiß, nur bann hat das Aengere, bas Formale gewichtigen Werth, wenn es jenen würdigeren und edleren 3mecken bienftbar und förderlich ift. Und deshalb irrt ber Dichter gewaltig und leibet an der beflagenswertheften Berblendung, ber fich ein= mal der Ausicht hingegeben hat, daß es ihm frei ftebe, seine herr= lichen Gaben zu keinem andern Endzwecke zu benuten, seine Kunftsertigkeit in keiner andern Absicht in Ausübung zu bringen, als nur seinen Zeitgenoffen Unterhaltung und Beluftigung zu verschaffen, ohne ernfte Rücksicht zu nehmen auf die Herzensbildung, die dem Menschen ununterbrochen Vorschub leisten foll in seinem Streben nach ber Erfüllung ber großen und wichtigen Zwecke, benen sein Leben geweiht sein foll. — Wenn es aber mm zwar ber grellste Unfinn ware, barüber hier in Abrede sein zu wollen, daß es dem Dichter unerläßliche Pflicht ift, in der Darstellungs= funft feinen erreichbaren Grad der Bortrefflichkeit unerftrebt zu laffen, und nach ber äußersten Schönheit ber Form und Cleganz bes Styls zu trachten, fo find bies boch immer nur untergeordnete Erforderniffe - Erforderniffe, allerdings, aber boch bloß Sulfs= mittel, den Gedanken und Empfindungen, deren Träger sie find, allenthalben eine gunftigere Aufnahme und Beachtung zu ge= minnen.

Niemals kann Schönheit der Form das Lafter veredeln; aber wenn auch ein annuthiges und reizendes Aleukere der ächten Rechtschaffenheit und Tugend ein freudigeres Willfommen unter Menschen bereiten kann, so bedürfen doch diese des fremden Lich= tes nicht; ja überall wird ihnen nicht nur die Bewunderung und die inniafte Anerkennung aller edlen Seelen, sondern oft auch die Achtung der Roben und Lafterhaften zu Theil, felbst wenn sie in ber unscheinbarften Gestalt auftreten. Es kann also nichts ben Dichter berechtigen, die unheilbringende, verderbliche Tendenz feiner Geiftesproducte mit feiner vollendeten Darftellungsfunft zu rechtfertigen: ihm gehört eben so wenig als anderen die Befugnife, den Volksgeist zu entnerven und zu verderben, das sittliche Bewußtsein der Meuschheit zu zerrütten und zu verwüsten, und hernach, wenn wir uns über sein tenflisches Treiben beklagen, uns mit der frechen Ausflucht abzuspeisen, daß er mit unvergleichlichem Scharffinne, mit tabellofer Runftfertigkeit, mit aller Kraft feines Dichtergenies gefrevelt habe. — Es ift bes Dichters erhabener Beruf, der Meuschheit tiefverborgene Schätze des Wiffens zu enthül-Ien; das menschliche Leben zu verschönern, zu veredeln und in jeder Beziehung zu verherrlichen. Er foll uns das innere und geheimnißvolle Wefen der belebten und der leblofen Natur entfalten, uns über verborgene Verhältniffe und Wechselwirkungen Aufschluß geben, uns die großartigsten und erhabensten, und nicht minder die schön= ften, die zierlichsten, die lieblichsten Erscheimungen dieser herrlichen Schöpfung aufchaulich machen. — Er foll in Allen, die fein begeistertes Wort vernehmen, den Sinn erwecken für die tiefe und beziehungsvolle Bedeutsamfeit biefes unferes wunderbar mannigfaltigen Lebens auf Erden. — Er beftrebe fich ben faufteften Reigungen, den edelsten Trieben, den reinften Sympathien, fo wie auch den heiligsten Hoffnungen, der stets auf das Unwanbelbare und Ewige gerichteten Sehnsucht ber Menschenseele, ent= weder in fanften und sußen oder in mächtig hinreißenden Tonen, Ausdruck zu verleihen. — Er foll feine Mitpilger burch bics geheimnisvolle Leben aufmerksam machen auf die Stimme ber Allmacht, der unendlichen Weisheit und Liche, die das Weltall hier fauft durchfäuselt, dort mächtig und ergreifend durchtont,

und fie anleiten in dem Entwickelungsgange bes Lebens Ginzelner, des Familien=, des Bolfslebens und der Weltgeschichte, dem Walten ber göttlichen Vorsehung nachzuspüren, und zu erkennen wie überall ein heiliger, von untrüglicher Beisheit geleiteter, mit unendlichem Wohlwollen verbundener Wille die Schickfale Aller und Jeder leuft und anordnet. - In der gefälligen und populären Darftellungsart des Dichters foll das Wahre dem Meuschen liebenswürdig und anziehend erscheinen : die Angend, die Redlichkeit foll er und in ihrer ungeschmälerten und eigenthümlichen Schön= heit und Herrlichkeit schildern, und das Lafter in feiner ganzen, unverstellten Berwerflichkeit darftellen, nur damit es, beides nach feiner inneren Wesenheit und seiner thätigen Erscheinung, 216= schen errege. — Ein Vates in höherem und befferem Sinne, als jemals die Alten ahneten, foll er burch feines Gefanges Macht bas Menschenherz zu immer steigender, zu immer andächtigerer Bewunderung und Verehrung beg erheben, ber als Berricher ber Welt in ber Sohe und im Seiligthume wohnt; er foll mit priefterlicher Sand in bemfelben nähren die heilige Flamme ber innigften Liebe zu dem eingebornen Sohne vom Bater, der unter uns wohnete voller Gnade und Wahrheit. Und will ber Dichter Diefen erhabenen und herrlichen Endzwecken mit glücklichem Er= folge nachftreben, fo biete er alle Rrafte feines Geiftes auf, mache fich mit den Resultaten aller wissenschaftlichen Forschung ver= trant, damit das ganze Gebiet des Wiffens ihm zinsbar werde, und verabsaume feins der Sulfsmittel seiner edlen Runft. freigebig er auch immer mit dem foftlichen Schmucke seines Runft= reichthums sein mag, wir werden deshalb nicht mit ihm rechten, fo er ihn nur bagu verwendet, daß und bas Schone, Erhabene und Cole auschaulicher und anziehender, bas Schlechte und Berwerfliche aber widriger und verabschemugswürdiger werde.

Wir beschließen diese flüchtige Uebersicht der Forderungen, die wir unbedingt an den Dichter machen müssen, mit folgenden treffenden Worten des Dr. Johnson über die Hülfsmittel der Dichtkunst. "Dem Dichter darf kein Gebiet des Wissens fremd sein, denn da ist nichts, das ihm nicht ungen könnte. Mit allem Schönen, mit allem Furchtbaren muß seine Einbildungskraft

vertraut sein. Sein Geist erhebe sich zu dem unendlich Großen, übersehe aber auch nicht das zierlich Kleine. Die Pflauzen des Gartens, die Thiere des Waldes, die Gesteine des Erdreichs, die Erscheinungen der Luft müssen vereint seinen Geist mit unerschödeschien Gütern bereichern; denn jedes geistige Besitzthum dient zur Bekräftigung und Erläuterung religiöser Wahrheit; und derzenige, der sich die meisten Kenntnisse erworben hat, hat über die größte Mannigfaltigkeit in der Darstellung zu gedieten, und weiß am besten den Leser mit sinnreichen Anspielungen und unerwarteter Belehrung zu erfrenen †)."

Wenn uns nun unsere geneigten Zuhörer einräumen wollen, daß die hier ausgesprochenen Ansichten, welche, wie uns däucht, mit denen des großen so eben angezogenen Moralisten und Dichters vollkommen übereinstimmen, gültig sind, so wird es keine schwierige Aufgabe sein, zu entscheiden, welcher von unseren beiden Dichtern, Schiller oder Göthe, die gegründetsten Ansprüche hat auf die Bewunderung und die Dankbarkeit der Menschheit.

Dies muß benn freilich von vorne herein zugegeben werben, daß wir, durch die hier vorgetragenen Aussichten, einen Stand= vunkt eingenommen haben, der demjenigen völlig entgegengesett ist, von welchem aus die meisten Kunstrichter, und namentlich Carlyle, denen Alles was von Göthe herrührt, bewunderns= und lobenswerth, nichts aber tadelnswürdig und verwerflich er= scheint, diesen Dichter beurtheilt haben. — Jene Schriftner sehen unverkeunbar in Gothe nichts als ben Runftler, und fie durfen ihm, auch mit dem besten Willen, feinen höheren 3med beimeffen, als den, die äußerste artistische Vollkommenheit zu erstre= ben. — Zwar will Carlyle viel von seiner Moral wissen, und von seinem religiösen Glauben; von seinem tugendhaften und frommen Wandel. Aber aus feiner Salbaberei über biefen Bunkt leuchtet so deutlich jene freche Freigeisterei, die sich in der moder= nen Literatur so anmaßend geberbet, jenes schlotternbe, schlar= fende, alles rechtfertigende Zerrbild der Liebe hervor, vor dem die Vermunftler unsers Zeitalters so andächtig das Knie beugen, daß jeder ernste Mensch, dem Sittlichkeit und Religion Worte tieffter

<sup>+)</sup> Aus Johnson's Raffelas frei überfett.

und heiligfter Bebeutung find, nur Widerwillen empfinden fann. - Wir wissen unserseits von keiner andern Moral noch Religion, als der, so das Wort Gottes lehret, und wir verwerfen auf's Entschiedenste Alles, was mit diesem Wort im Widerspruch ist. Es versteht sich, daß von den heidnischen Dichtern des flassischen Alterthums hier gar nicht die Rede sein kann; aber nehmen wir ihr beschränktes Wiffen in Betracht, fo schäten wir ben religiofen und sittlichen Charafter Bieler berfelben ungleich höher, als bie lumpigen Masken, die sich schaarenweis seit den letzten zwei Sahr= hunderten inmitten christlicher Völkerschaften herumtummeln. — Es handelt fich hier von einem Dichter, der einem Bolke angehörte, und für baffelbe schrieb, welches fich boch gewiß noch zum Chriftenthum bekannte, und ber auf die Denkweise nicht allein bes beutschen Bolfes, fonbern anderer aufgeklärten Bolfer einen unermeflichen Einfluß ausübte, und noch lange äußern wird. — Und da ist es eben die Frage: wie steht es um diesen Ginfluß? Was hat er hervorgebracht, und was wirket er jest noch? Bei der religiösen Richtung desselben haben wir nicht nöthig, und lange zu verweilen. — Wir behaupten schlechterdings, daß der Dichter, der die heilige Schrift entweder ganz ignoriet, oder ihre wichtigsten Lehren und ihre erhabenen Berfonlichfeiten mit Berachtung behandelt oder sie sogar mißdeutet und verzerrt, um sie mit seinen philosophischen Ansichten, und seiner geschmeidi= gen Moral in Uebereinstimmung zu bringen, nimmermehr für einen driftlichen Dichter gelten fann, und bag fein Ginfluß auf den religiösen Charakter der Lesewelt, nach Maßgabe seines Um= fangs, ein verderblicher sein ninß. — Und wenn es nun ausge= macht ist, daß Göthe der heiligen Schrift ihren göttlichen Ur= fprung schlechthin absprach, bieselbe für ein wiederholt revidirtes und verbessertes Erzengniß fallibler Menschen erflärte, und alles dasjenige, welches er in derselben nicht vollkommen begreis fen ober billigen kounte, als untergeschoben verwarf; wenn er in verschiedenen Hauptlehren der Schrift entweder nur Lutheri= sches Kanderwälsch, oder abgeschmackten Unfinn finden kounte: wenn er in seinen letzten Lebensjahren jede Aufforderung von Seiten wohlmeinender Freunde, doch endlich einmal dem wichtia=

ften aller Gegenstände seine ernfte Aufmerksamkeit zu ichenken, entweder mit stiller Verachtung, oder mit einem beißenden Gpi= aramme von sich wies; wenn er öffentlich erklärte, "man musse sich von solchen [religiösen] Büchern nicht führen lassen; man ur= theile banach über menschliche und göttliche Dinge, und am mehrsten über eigene Buftande sehr befangen. Ihn angftige bergleichen:" wenn er endlich statt des großen Lehrgebändes der heiligen Schrift, ein robes Conglomerat des Transcendentalen und des Praktischen zusammenstoppelt, welches den Titel der ethnischen und der philosophischen Religionen führt, zu deren ersterer die Bilder aus dem Alten, zu der letteren aus dem Neuen entlehnt sein wollen; wenn bies Alles unlengbar feststeht, wie kann benn Göthe noch für einen driftlichen Dichter gelten? Zweifelsobne war Gothe, wie so viele Gelehrte unserer Zeit, ein Bantheift. Und da es seine bestimmt ausgesprochene Meinung war, daß "die Religion, wie andere moralische Ginfluffe, nur die Oberfläche ber menschlichen Gesellschaft beherrsche," so war es ja gang in ber Ordnung, daß er sich um die Lehren und Pflichten berfelben fer= ner nicht bekummerte. — Wir gestehen es, daß Bürger's frivole Schnaken, und Byrons fühne Spötterei, uns nicht so fehr zuwiber find, als Göthes fardonisches Teichsen, und felbstaefälliges Hohnlächeln, wenn er heilige Gegenstände behandelt.

Ileber seinen poetischen Genius im Allgemeinen dürfen wir uns nicht verweitläuftigen, indem es gegenwärtig unsere eigentliche Abslicht ist, den Einfluß, den sein Leben und seine Schriften zu äusbern geeignet sind, ins gehörige Licht zu stellen. Wir sind es keisneswegs in Abrede, daß Göthes poetisches Talent ein selten überstroffenes war. Neichlich war er mit den Gaben ausgestattet, die zum großen Dichter erforderlich sind. Mit einem gründlichen, klaren und umfassenden Scharfblick, der schnell der Natur und dem Menschenleben ihre poetische Seite ablauschte, und rasch alses heraussand, was in den Gegenständen, den Erscheinungen, den Entwickelungen des geselligen Lebens, die sich ihm darbosten, der poetischen Darstellung fähig war; mit einer Einbildungskraft von unermeßlichem Reichthum, und einer Phantasie von unerschöpssicher Productivität, von unbegränzter Breite, aber

feineswegs von gleichmäßig aufwärts strebender Kraft; mit einem Auschauungsvermögen, welches die geheimften Sympathien, die verborgensten Zusammenhänge entdeckte, und auch zwischen scheinbar widersprechenden Elementen tiefliegende Zusammen= flänge heranshörte; mit einem ruhigen Urtheil, einem correkten Kunftgeschmack, der sich erkühnen durfte, mit fester Hand zu ordnen, zu vereinen, und auf's überraschendste schön zu gruppi= ren, was fich zu meiben, ja wohl anzufeinden schien; mit einem Unterscheidungsvermögen, dem das rein Profaische und Wider-Spenftige selten entging; mit einer rubigen Vorsichtigfeit, die auch in fturmifchen Auftritten ihr Gleichgewicht behielt; mit allen die= sen höchst wichtigen Eigenschaften verband er eine Darstellungs funft, einen Wortreichthum, einen fauft bahin fließenden, in seiner einfachen Schone und feiner ftillen Rube unvergleichlichen Styl, eine Berrichergewalt im Gebiet poetischer Formen, die vielleicht niemals übertroffen werden kann. — Betrachten wir ihn nur allein als Dichter, so haben wir an ihm vornehmlich bies eine zu tabeln, daß er zu leidenschaftlos ift; daß ihm ber wahre Enthu= fiasmus fehlt; daß sein Dichtergenie zwar helle leuchtet, aber nicht erwärmt. Er erscheint überall als gleichgültiger, scharfsichti= ger Beobachter, ber mit bem poetifchen Stoff aller Erbenvolfer wuchert, aber von den Gemüthsbewegungen, denen er Tone und Ausdruck giebt, selbst keine empfindet, und an den Auftritten und Handlungen, die er schildert, selbst keinen Antheil nimmt; es sei denn, daß es sich von simulichen, unzüchtigen und unteuschen Gesgenständen handelt; dem in der Anschandung und Behandlung folder scheint er sich vorzüglich zu gefallen, ja recht eigentlich zu Mit folden bedient er uns bei jeder Gelegenheit; schwelgen. und bietet fich die Veranlaffung bazu nicht von felbft bar, fo weiß er sie schon hervorzurufen, damit er seinem lüsternen Gemüth einen Schmans bereite.

Mur sehr ungern bedienen wir uns solcher bitteren Worte gegen einen Dichter, der mit seinen seltenen Gaben der größte Wohlthäter seiner Zeit hätte sein können. Aber es ist schon ausgesprochen worden, daß wir uns keineswegs einbilden, der Einzige zu sein, der sich ein ungünstiges Urtheil über Göthe's Wirksamkeit erlaubt hat. Unter den vielen Recensenten, welche die demoralisirende Tendenz seiner Schriften einer furchtlosen Rüge unterworfen haben, führt wohl Wolfgang Menzel, auf dessen gediegenes Werk über die deutsche Literatur wir hier verweisen, mit fühner Hand die herbste Feder.

Anderswo möchten wir es wohl für zweckmäßig erachten, ans= führlich nachzuweisen, daß wir Göthe nicht übereilter= und unge= rechterweise einer überwiegenden Borliebe für das Lufterne, Unguchtige und Obscone geziehen haben. Aber unsere Buhorer ha= ben nicht nöthig zu befürchten, daß wir ihr sittliches Gefühl durch eine ins Detail gehende, zergliedernde Auseinandersetung bes Ge= tabelten zu beleidigen gesonnen find. Wir beginngen und mit allgemeinen Sindentungen. Gothes Lieber, epische Gedichte und Balladen, wie im Durchschnitt seine kleineren Gedichte, find vergleichungsmäßig von den Verftößen gegen die Sittlichkeit frei, die mis bei ber Lefnug seiner Schriften oft so unangenehm überraschen und anekeln, wiewohl auch hier an solchen kein Mangel ift. Um mehrsten aber bricht die Lüfternheit seiner Phantasie, und ber Sündenwuft seines Herzens, in seinen Romanen, seinen bramatiichen Stücken, und felbit in feinen Reifebeschreibungen hervor. So fehr auch diese Producte jeder artiftischen Forderung Genuge leisten mögen, so sehr sie sich durch die Schönheit ihrer Sprache anszeichnen, fo bieten fie boch entweder an hänfigen Stellen grobe Berftoße gegen ben Auftand und die Sittlichkeit bar, ober ganze Werke treten, in ihrer Aulage und Ausführung, gegen alle ge= funde Moral hohnsprechend in die Schranken, und ftampfen mit Küßen alle jene liebenswürdigen Tugenden, jene heiligen Pflichten, beren ftrenge Beachtung und gewiffenhafte Ansübung, im ganzen Leben, in allen Buftanben und Berhaltniffen bes Meufchen von ber äußersten Wesentlichkeit ift, wenn dasselbe nur bloß menschlich, geschweige benn anmuthig, sittlich rein, edel und ei= nes Chriften würdig sein foll, und burch deren allgemeine und völlige Hintansetzung das Familien= und Gesellschaftsleben nicht mir einer ganglichen Zerrüttung anheimfallen, sondern fich ge= radezu auflösen mußte. — Es hat uns feine geringe Frende ge= währt, die unerwartete Entdeckung zu machen, daß Menzel, in

seiner treffenden Critif über Gothe, gerade über diesen Bunkt bie nämliche Ansicht, und oft fast mit benfelben Worten ausspricht, die wir vor vielen Jahren schon im Druck erscheinen ließen. — Um nun die Richtigkeit unsers Urtheils burch ein so achtungswerthes Zenguiß aus dem Baterlande zu befräftigen, werben wir fogleich einige Stellen aus Menzels Werk mittheilen. — Wir bemerken nur noch, daß und der Fauft, welches Werk allgemein für Gothes größtes erkannt wirb, eine schimpfliche Canonisation des Genius der Gottlosigfeit, vermit= telft der himmelfahrt bes grauen Sunders, zu sein scheint. Die Anklage, die wir oft gegen Gothe zu urgiren und gebrungen fühlten, läuft nicht allein bahinaus, daß feine Moral keine Grundfate hat, mithin eine unächte ift; daß ein ruchlofer Beift frecher Sittenlofigkeit und zwanglofer Wolluftigkeit in feinen Schriften fein muftes Wefen treibt; fondern daß der Dichter, weit davon entfernt, folde lafterhafte Erscheinungen mit gebüh= rendem Unwillen und Abschen zu behandeln, in der Darftellung berfelben ben höchsten Grad bes Genuffes findet, und daß er jederzeit bemüht ift, seinen schlechten und verworfenen Personlichkeiten alle ben zanberischen Schmuck ber reizenbsten Annuth zu verleihen, womit der Dichter nur das wahrhaft Schone und Vortreffliche befleiden follte. Er scheint an fei= nen lafterhaften und liederlichen Charafteren ein besonderes Wohlgefallen gehabt zu haben. - Dag eine folche Darftellungs= weise solcher Bersöulichkeiten einfach bas Resultat von Göthes eigenem Charafter war, das werden alle, die um die auftößi= gen Verhältniffe feines eigenen Lebenswandels wiffen, nicht leng= nen können; und beshalb fpricht fich auch Menzel gang un= umwunden über diesen Punkt aus. Wir theilen minmehr Folgendes aus Menzels beutscher Literatur mit. — "Das Talent ift "an fich universell, und muß fich als folches in ber größten Viel-"feitigfeit ber Anwendung erproben. Es gibt nichts in ber "Welt, bem nicht bas Talent einen poetischen Auftrich geben Wie jener Tonfünstler mit Recht behauptete, es ließe "fich alles in Musik setzen, felbst ein Thorzettel, so kann ein ta= "lentvoller Dichter mit ber Sprache nicht weniger Bunder thun.

"Daher war auch Göthe so vielseitig. Er konnte alles, auch "das Geringste und Gemeinste durch den Zanber seiner Darstel-

"lung reizend machen.

"Sier aber stoßen wir auf die erste große Verfündigung ber "Götheschen Poesie. Die Kunft muß einer geläuterten Religion "gleichen, welche nur bas wirklich Erhabne, Eble, Reine. bas "wahrhaft Göttliche vergöttert, nicht einem lannenhaften "Fetischismus, ber auch bas Rleinliche, Gemeine, Schmutige, "furz alles zum Behifel der Anbetung, zu einem Götzen macht. "Die Form muß mit dem Inhalt proportionirt und verwandt "sein. Mur der komischen Poesie ift es vergönnt, und nur um des "fomischen Effetts willen, das Erhabene zu travestiren und das "Gemeine in grotester Erhabenheit zu zeichnen. — Durchaus "unftatthaft bagegen ift jede im Eruft gemeinte fentimentale "Beschönigung des Gemeinen durch eine rührende Einkleidung. "Göthe aber war der erfte, der und weichliche, ehrlose Cha= "raftere als intereffant, liebenswürdig, ja wohl gar erhaben "schilderte, der für den eiteln Werther, den feigen, nichtswür= "Digen Clavigo, den weibisch foketten Wilhelm Meister, den fen= "timentalen Don Juan-Fauft ze. eine Theilnahme erweckte, als "ob dies wirklich Ibeale einer männlichen Seele waren. "seit diesem Vorgang wimmelt es in der Deutschen Poesie von "Schwächlingen und Bösewichtern, die für Selden gelten. —

"In diese höchst unpoetische Differenz zwischen der beschö"nigenden Form und dem unschönen Inhalt gehört auch die
"von Göthe ausgegangene Manier, das Alltägliche, Gemeine
"und Kleine, oder das absolut Trockne, Prosaische und Langwei"lige durch eine affektirte Wichtigthuerei als etwas Bedeutsa"mes, den Sinn Fesselndes hinzustellen. Ich will nur an die
"Toilette des Mannes von 40 Jahren erinnern. Göthe liebte
"es, das Publikum durch dergleichen zu mystissieren, und es
"gleichsam auf die Probe zu stellen, wie viel es vertragen könne,

"ohne zu murren.

"Während es immer nur die schöne Natur ift, deren Nach-"ahmung uns am ernsten Dichter gefällt, und die häßliche "ausschließlich nur Gegenstand der komischen und humoristi"schen Poesie sein darf, suchte Göthe seinen ganzen Ruhm darin, die "häßliche Natur durch seine Darstellung in allem Ernst als eine "schöne gestend zu machen; und wir dürfen nur das Werk, das "Falk über Göthes Leben geschrieben hat, oder nur die zahmen "Xenien und Aphorismen Göthes und gewisse Stellen in seis "nem Faust lesen, um uns zu überzengen, welchen diabolischen "Spaß ihm das Publisum machte, wenn es sich so leicht täus"schen ließ, und in stannende Bewunderung und Anbetung vers"sank, wo Göthe heimlich die Junge herausstreckte, der hochs, "auschnlichen Versammlung eine Frazze schnitt, und wie Mesphistopheles eine unauständige Geberde machte.

"Nichts darakterifirt ihn beffer, als bas Gebicht, womit ber "Musenalmanach von 1833 eröffnet wurde, und worin er seinen "bummen Bergötterern unverholen fagt: \*\*\*\* †). Das durfte "Göthe dem deutschen Bolf bieten!" Wir ziehen nur noch folgende Stelle aus Menzels Werf an. - "Schon Plato ta-"belt mit ftrengem Ernft die Entweihung ber Dichtfunft burch "Die Enthüllung umgetürlicher Gelüfte. Er wirft es bem So= "fiod und homer vor, daß sie so viele obseone und naturwi= "brige Dinge von ben Göttern ergählen. — Er fagt mit vollem "Recht: wenn fich bergleichen auch in ber Natur vorfände, fo "muß man sie doch mimundigen und jungen Leuten nicht vor= "erzählen, sondern mehr als irgend etwas verschweigen. — "Sollte boch irgend eine Nothwendigkeit eintreten, davon zu re-"ben, so müßten diese Dinge nicht anders denn als Mysterien "gehört werden, von so wenigen als möglich, welche dazu vorher "nicht ein schlechtes Schweinferkel, sondern ein gewisses großes "und fostbares Opfer gebracht haben müßten, bamit so wenige "als möglich von folden Sachen zu hören Gelegenheit hätten. "Es ift mahr, daß sich jene geheinmigvolle Wahlverwandt= "Schaft, bas Pringip bes Chebruchs, es ift mahr, baf fich Ge-"lüfte, bergleichen in ber Stella geschildert find, wirklich in ber "Matur vorfinden, aber als Answüchse, und wir follen uns "über die Natur dieser Dinge nicht durch eine einnehmende

<sup>+)</sup> Diefe Stelle erfcheint in ber Englischen Ueberfetung gang umgestaltet: mit Gothes eigensten Worten burfen wir biefe Seiten gar nicht besubeln.

"poetische Beschönigung, durch eine Verwechslung berselben mit "den heiligsten Gefühlen reiner Liebe täuschen lassen, denn, wie "Plato weiter fortfährt: Niemand will in seinem herrlichsten "Theile und über die höchsten Dinge gern einer Lüge Raum "geben."

"Noch müffen wir jener Gransamkeit gebenken, welche mit "zum feinen Genuß gehört. Göthe schildert mit Vorliebe bie "menschlichen Schwächen und Vorurtheile, und weibet sich an "ben baraus entspringenden Leiden, so wie im Werther, Cla-"vigo, Taffo, der natürlichen Tochter, den Wahlverwandtschaf-"ten 1c. Die gransame Wollust liegt barin, bag ber Dichter "sich an den Verschuldungen und Leiden ergött, ohne sie durch "irgend etwas zu versöhnen. — Oft erscheint biese Grausam= "keit absichtlich, oft nur unwillkürlich als Folge der Gleichgül-"tigkeit, mit welcher ber Dichter die Welt übersah. Die Ruhe "und Rlarheit, mit welcher Göthe seine Schilderungen entwirft, "erscheint oft als völlige Indifferenz, nicht als die göttliche "Ruhe, die aus der Fülle der Idee entspringt. Sie wirkt also "auch nur wie das todte Naturgeset, nicht wie die innere "Befriedigung ber Seele. Daher bei Göthe so viele Mißtone, "die nicht aufgelöst sind."

Es könnte hier noch manche treffende Stelle aus Menzels Werk augezogen werden, aber damit wir die Zeit unserer Zuhörer nicht allzusehr in Auspruch nehmen, eilen wir mit diesem Theil unserer Abhandlung zum Schluß. Neber Göthes eigenes Leben, dessen Schändlichkeit sich gemügend erweisen läßt, enthalten wir uns aller weiteren Erörterung. †) — Auch verweilen wir nicht länger bei den anstößigen Zügen seines Charakters, wie sie in seinen Schriften, beides in negativer und in positiver Gestalt, ans Licht treten: und gedenken deshald nur beilänsig seiner Herzlosigkeit, seiner grellen Selbstsucht und Eitelkeit, seiner Selbsterhöhung und Selbstanbetung, seiner aristokratischen Arroganz und Unverschämtheit, seiner schmachtenden Ueppigkeit.

<sup>†)</sup> Wir erinnern hier nur beiläufig an eine gewiffe Mabame A. — Anberweitige Schanbegeschichten, wie sie noch jeder Jeneuser vom Ende des letten und bem Anfang des laufenden Jahrhunderts im Gebächtniß haben wird, huten wir uns wohl näher zu bestühren.

Diesem bittern Tabel aber unterliegt er, daß ihm aller mahre Patriotismus fehlte, und bemzufolge behauptete er ein frostiges Stillschweigen, in einer Zeit, wo ber gallische Usurpator und Despot sein Bolk in ben Staub trat, wo bas gange große Berg Deutschlands von verlettem Stolz und verhöhnter Rationalität, von bitterm Jugrimm und glühender Sehnsucht nach der geraubten Freiheit schwoll und am Bersten war; wo das gange Land von den fühnen Worten der Edlen und Tapfern, von dem Stampfen und Donner zahlloser Kriegsschaaren, und ben herzergreifenden Liedern patriotischer Dichter erscholl. - Inmitten ber Convulfionen, Die Deutschland vom Rhein bis an die Weichsel erschütterten, wurde Deutschlands größten Dichters Stimme nicht vernommen. — Sie ließ fich bann erft, und zwar in erbärmlichen Lappalien, hören, als fich bas Wetter gelegt hatte. †) Sätte Göthe wirflich erfamt und innigft empfunden, wie erhaben und wichtig die Sendung, ber Beruf des Dichters fei, wie hehr und herrlich leuchtend würde er dann am literari= schen Sternenhimmel sich unter andern Planeten minderer Größe und Pracht um die Sonne der Wahrheit und Weisheit drehen; statt dessen aber, wie finster und ungunstig ist sein Aspekt, wie ge= setlos feine Bahn, wie malizios und unheilbringend sein Einfluß. - Gerne wenden wir uns von der Betrachtung deffelben weg, um jetzt noch eine Weile unfern Blick auf ein Gestirn von ungleich reinerem und hellerem Licht zu richten.

Schiller wurde nicht, wie es Göthe in bedeutendem Maße ward, durch äußere Umstände und Verhältnisse gebildet, sondern sein Geift entwickelte sich zu der Größe, und erfännfte sich die imponirende Höhe, die er erreichte, trot der drückendsten Umstände, und der ungünstigsten Einwirkungen von außen. — Er war nicht,

<sup>†)</sup> Wie fehr Göthe diesem Borwurf unterliege, daranf ward des Berfassers Aufmerksamskeit schon vor vielen Jahren durch einen deutschen Gelehrten gerichtet; und ist derselbe ein so auffallender, daß er sich gar nicht weglenguen läßt. Deschalb durfte der Umftand, daß Mengel, bessen Wert wir erst lange kermed zu Gesicht bekannen schoen, diesen Corrourf start urgirt, uns nicht verhindern, denselben hier nochmals geltend zu machen. Diese den neneren Tichter Teutschlands scheinen in dieser Beziehung von ganz anderem Schrot und Korn zu senn, und an den Bedrückungen des Baterlauds den lebendigsten und tätigsten Autheil zu nehmen. Diese haben das Ihrige gethan. Sie haben ein Vener geschürt, aus bessen lodernden Flammen ein besseres hervorzurusen wiederum ihre heiligste Aufgabe sein sollte.



wie oft Göthe, ein Nachahmer; sondern er eroberte sich ein eige= nes Webiet, entwickelte mit felbstftanbigem Streben bie Gaben und Kräfte, Die ihm verliehen waren, und seine eigenthümliche poetische Erscheimung zeugt von eigensten artistischen Grundsitzen und Vortrefflichkeiten; ja sein erstes jugendliches Auftreten vor bem Bublifum war ein eruftes, aber freilich übereiltes und miß= lungenes Unkämpfen gegen bermalige Richtungen bes Zeitgeistes. Betrachten wir ben gangen Schiller, wie er fich uns in feinem Leben und feinen Schriften barbietet, fo erblicken wir in ihm eine der edelften und berrlichften Erscheinungen in der literarischen Ihm fam man feine Sunden, wie Gothes waren, zur Melt. Bescheiben, sauftmuthig, von aller Anmagung frei, Laft legen. trug er fich nirgends mit hochmuthiger Geberde, forderte er de= muthiae Chrerbietiakeit von keinem, und suchte nicht sich einer un= gebührenden Alleinherrschaft über die Gelehrteurepublif zu be= mächtigen. Von einer glübenden Liebe für das Wahre und Gute, und einer eblen Menschenliebe beseelt, war es ihm jederzeit, mit allem was er vornahm, gründlich Ernst, und mit dem Ange unverwandt auf seinen Endzweck geheftet, strebte er bem Edlen und Wahren nach. Leichtsinn und Frivolität waren ihm fremd. Er hatte vor sich felbst eine zu reine Achtung, die Tugend war ihm zu heilig, zu tief erfannte er die ernfte Bedeutsamfeit bes menschlichen Lebens und menschlicher Verhältniffe, und er schätzte zu hoch den Werth seines eigenen Lebens, als daß er hatte Zeit und Kräfte in launenhaften Tändeleien, oder gemeinen und widri= gen Frivolitäten vergenden fonnen. — Mit glühendem Gifer und raftlosem Fleiß strebte er sich der Grundsätze seiner edlen Knuft zu bemeistern; und mit nimmer stranchelnder Thätiafeit war er, in unvergeflichen Werken, bemüht, die höchste Vollkommenheit in ber Anwendung berfelben zu erringen. — Wahr ift es allerdings, daß, als Rüuftler, Schiller Göthen nachfteht. Sein Geift gebot über kein so unermegliches Gebiet wie dieser, und es fehlte ihm Göthes behende Fertigkeit in der Aulage und Behandlung bes Stoffes. Seine Prosa hat nicht ben leichten Fluß, und bas zanberische, melodische Dahinrieseln, worin Göthe unübertroffen da= fteht; seine Sprache ist vielleicht zu durchgängig majestätisch und

brunkvoll; bennoch aber correfter als Göthes, und durchaus den wichtigen Gegenständen, die er behandelt, augemessen, von lebendiger Rraft durchdrungen, idiomatisch fernhaft, mit großen Gedanken, treffenden Vergleichungen und glücklichen Metaphern gefchmängert. Aber immer lag fein Ziel höher hinans, als bloß Runftvollkommenheit zu erreichen, oder literarischen Ruhm zu erkämpfen. Wahrheiten wollte er verfündigen, und mitwirken an der Verbefferung und Veredlung der Menschheit. Streben ging babinans, bas Schöne, es sei um in ber Natur, oder in menschlichen Verhältniffen und Zuständen, mit neuen Reizen zu schmücken; Bewunderung zu erwecken für bas Starke und Erhabene; die Erzenquiffe der machtigften Reigungen und Leidenschaften, die im Menschenherzen walten, barznstellen; Männer und Francu, die was Ernstes wollen, zu schilbern; fraftvolle Charaftere aufzuführen; Charaftere, in welden die inwohnende Energie des menschlichen Willens und der menschlichen Leidenschaft, sanfter und liebenswürdiger Meigun= gen, und finfterer, ruchloser Triebe, froher und unseliger Affekte, mit eigenthümlicher Wirksamkeit thätig ins Leben beranstritt. - Vornehmlich aber gefiel fich Schiller in ber Darftellung wahrer, uneigemütziger Freundschaft, ber reinsten, fich felbst aufopfernden Liebe, der aufrichtigsten Meuschen-, der gluhendsten Baterlandsliebe, und einer nimmer wankenden, unbeftechlichen Treue gegen die Rechte, die Freiheit, und die allgemeine Wohlfahrt bes Menschengeschlechts. Seine Absicht ift, zu rühren, tief und gewaltig, immer aber durch reine und wür= bige Motive. — Er meint es stets ernsthaft, und barum verlangt er auch, daß wir mit ernftem Sinn seine Worte vernehmen follen. Die verliert er ben großen 3meck aus ben Augen, in und zu erwecken und zu nähren die Bewunderung bes Schönen, des Würdigen und des Vortrefflichen, die Verabscheuung des Gemeinen, Riederträchtigen und Lafterhaften. die seine Seele erfüllt. Es kommt ihm niemals auch unr ei= nen Angenblick in ben Sinn, dem Riedrigen, dem Unwürdigen und Schlechten bas Wort zu führen. Niemals bestrebt er sich, und zur Bewunderung gemeiner und schlechter Charaftere zu

verleiten; niemals würdigt er seine Dichtergaben bazu berab, solchen Charafteren eine unächte Schönheit zu verleihen; ober mit Kunftgriffen und Gankelspiel ihre Unbilden zu bemänteln; - aber er läßt uns auch niemals eine andere Wahl, als feinen reinen, liebenswürdigen, edlen und rechtschaffenen Charat= teren unfere Achtung und innigste Theilnahme zu schenken. -Die glanzvolle und reizende Fürstinn Choli erobert nie unsere Theilnahme und Achtung; der finftere aber majestätische Walleustein gewinnt, so sehr wir auch seine Größe bewundern, doch nie unsern Beifall; der bigotte und gransame Philipp heischt von und nichts als Abschen; Franz von Moor erfüllt uns mit unanssprechlichem Widerwillen, und sein unglücklicher Bruder Rarl, so fehr wir ihn immer bemitleiden, führt uns doch nie in die Versuchung, seine Verbrechen zu billigen: der edle und hochherzige Margnis Posa aber, jenes beau-ideal eines Batrioten und Menschenfreundes; der biedere und handfeste Tell; ber heldenmüthige Max Viccolomini, beffen männliche Tugend auch in der stärksten Versuchung nicht unterlag; die faufte und vertranensvolle, aber doch besonnene und edel denkende Thekla, die ihrem merschütterlichen Pflichtgefühl selbst den füßen Traum ihrer jungen und reinen Liebe zum Opfer bringt; die in ih= rer hervischen Begeisterung hohe und herrliche Jungfran von Drleans; diese Letteren find insgesammt Erzengniffe einer schönen, hochedlen Dichterseele, die unsere wärmste Theilnahme, uniere inniafte Sochachtung in Ansvruch nehmen. — Db sich unn ihre Seelengroße im Unglud, ober in ben gunftigften Berhältniffen bewährt, überall find fie trene und gediegene Dar= stellungen einer ächten und erhabenen Menschennatur, und bei= schen deshalb von uns alle die Theilnahme und Hochachtung, bie allem rein menschlich Schönen und Edlen gebührt.

Man wolle aber nicht vergessen, daß es unsere Absicht keisneswegs ift, die Wirksamkeit des einen oder des andern der hier besprochenen und so hochgefeierten Männer unbedingt zu rechtsertigen: sondern daß es unsere Aufgabe ist, ihre respektiven literarischen Verdienste gegen einander abzuwägen; und zwischen dem sittlichen Charafter beider, besonders aber dem

Einfluß, den ihre Schriften auf die Denkweise und die moralifche Bildung Anderer zu üben geeignet find, eine Bergleichung auzustellen. — Und haben wir und also über Gothes religiose Meinungen und Zustände ausgesprochen, so dürfen wir auch in unserm Urtheil über Schiller diesen Bunkt nicht unberührt laffen. - In dieser, wie auch in andern Beziehungen, von sei= nem großen Zeitgenossen verschieden, widmete er diesem aller-wichtigsten Gegenstande seine ernsteste Ausmerksamkeit. Seine frühefte Erziehung leiteten fromme Eltern, und nichts fonnte späterhin die hier empfangenen Eindrücke verwischen, so tief er auch hernach in theoretischen Irrthum gerieth. Er verfiel leis ber fehr fruhe in einen oben Sceptizismus, und verirrte fich in die Labyrinthengänge einer ungenngenden Philosophie; und in= bem er mit Gifer seine philosophischen Forschungen fortführte, ftrebte er mit aller Macht, sich wahrhaftige, bauerhafte, fefte Neberzengungen zu erringen; aber nie erreichte er das ersehnte Ziel. Schiller büßte seinen Glauben und seine Hoffmung ein, und beharrte in seinen Zweiseln bis ans Eude. Da sich jene Philosophie zur Richterinn aller Offenbarung aufwirft, so feste Schiller bei ber Behandlung biblischer Gegenstände und Thatsachen kühn voraus, daß die heilige Schrift nicht von göttlischem Ursprung, sondern das Erzengniß unzuverlässiger Mens fchen fei. - Wenn er gleich biefe Meinung nirgends beftimmt ausspricht, fo fteht fie boch unverkennbar in feiner Scele feft, und bemgemäß beurtheilt er bas im Worte Gottes Mitge= theilte. Freilich wie Göthe oft die Schultern zieht, oder ins Fäustchen lacht, oder die Nase rümpft, und dann wieder mit mystischem Wortkram über religiöse Empfindungen, Erfahrun-gen und Zustände salbadert, so macht es der redliche Schiller nicht: fondern mit vollem Eruft geht er aus Werk, feine Unfichten zu entwickeln; und auf die Begründung und Beleuch= tung dieser verwendet er keinen geringen Aufwand von Raisonnement, zugleich aber auch ein bedeutendes Maß von purer Imagination und völlig ungegründeter Muthmaßung. Ueber Gegenstände, deren Urfunden nirgends als in der heil. Schrift zu finden, hat Schiller nur zwei abgeschloffene Abhandlungen

geliefert; und über die Bewunderung, welche Carlyle diesen bei= mißt, können wir nicht umbin zu erstaunen, wenn wir seiner anberwärts ausgesprochenen Unsichten gebenfen. - Schillers Berg alühte für die Wahrheit, und nach der Erkenntnig derfelben rang er mit allen Kräften: und was er hier nieder= fcbrieb, hatte er ohne Zweifel für wahr erkannt; aber es bürfte wohl nicht leicht fein, ein viel beklagenswertheres Beisviel aufzuweisen von dem Resultat, zu welchem ein zu philosophischem Forschen geneigter Geift, der die Grundfeste des Glaubens verfchmäht, und feine eigenen vermeintlichen Entbechungen ben Dffenbarungen des unendlichen und allweisen Geistes vorzieht, ge= langen muß. — Außer den hier bernetsichtigten Auffäten erinnern wir und mir zwei anderer Stücke, und bies find Gebichte, in welchen Schiller, versteht sich auf gang verschiedene Beise. jene Geiste Brichtung in Bezug auf die geoffenbarte Religion febr bestimmt ausspricht. Jene größte aller Fragen, die die mensch= liche Bernunft beschäftigen kann, bewegte heftig, in ihren innerften Tiefen, Schillers Seele, aber wohl erreichte er, inmit= ten ber raftlosen Wogen bes Sceptizismus, nie ben Vels bes Glaubens, fand nie den fichern Grund, der den Anter der Soffming ewig halt. - Daß jene Schriften, von welchen fo eben die Rede gewesen, bisher auf die Denkweise anderer einen bebentenden Einfluß gehabt haben, oder noch äußern werden, bezweifeln wir fehr.

Betrachten wir aber nun den poetischen Genins Schillers, wie dieser sich und in seinen reiseren und vollendetsten Leistungen dars bietet, so müssen wir allerdings zugeben, daß wir ihm den Umsang, die Universalität, die an Göthe so sehr bewundert wird, absprechen müssen. Dahingegen ragt Schiller über diesen hoch hinauß; und in der Sphäre, in welcher sein Geist lebte und wirkte, übertraf dieser weit, in durchdringendem Scharsblick, in inniger Tiese und Wärme des Gesühls, in der Kraft des Ausdrucks, den seines anmaßens den Freundes. Er bearbeitete kein so großes Feld wie Göthe, aber er drang ungleich tieser ein; er führte nicht, wie Jener, ein unübersehbares Bantengemengsel auf; aber was er bante, ragt, wie der Straßburger Münster, weit und herrlich über alle Ums

gebungen hinans. Er bahnte sich Weg in die verborgensten Tiesen des meuschlichen Herzens, riß den Schleier hinweg, der das innere Wesen und Unwesen des Menschen in der Regel vershült, und er brachte aus Licht hervor, was das Meuschenherz Reines und Gutes zu bieten hat, um Alle zur gebührenden Werthschähung und Nachahunung aufzusordern und zu ermunstern; und nicht minder sörderte er das Schlechte und Lastershafte im Meuschen und in seinem Treiben an den Tag, um seisnen Abschen laut zu verfündigen, und mit strenger Mahunug und eruster Warnung zum Gewissen, und mit strenger Mahunug und eruster Warnung zum Gewissen zu reden. — Und diesen Ersolg glauben wir seiner frühesten und frommen Erzichung beismeissen zu dürsen, aus welcher er, als unverwüstliche Ausbente, die innigste Hochachtung und Liebe für christliche Tugend durch das gauze Leben mitnahm; denn obschon er sich falschen spekulativen Meinungen gefangen gegeben hatte, so gründete sich doch seine Mosral auf die Grundsätze der christlichen Sittenlehre. — Und so treu blieb er seiner Absicht, auf die Meuschheit einen gesunden Einstluß zu üben, daß er seinen augefangenen Koman, "Der Geisterseher," unvollendet ließ, weil ihn das Publisum dabei misverstanden hatte.

Db wir nun freilich zugegeben haben, daß Schillers Genins die Universalität Göthes mangele, so würden wir ihm doch sehr Unrecht thun, wenn wir seinem Geiste einen untergeordneten Rang und ein beschränktes Gebiet anweisen wollten. Schiller war ein Mann von gründlicher und mannigsaltiger Gelehrsamsteit und vielseitiger Bildung; sein Gedanke griff weit um sich, und schwang sich hoch empor. Und doch ist der Abstich zwisschen ihm und Göthe ein schlagender. Während Göthe überall einheimisch erscheint, und mit plastischer Kunstsertigkeit alle und jede Gegenstände, die ihn anziehen, behandelt, ja sich sogar oft zum Gleichgültigen und Kleinlichen oder gar zum Berächtslichen herabwürdigt, zeichnet sich Schiller aus durch flaren und sichern Scharssinden, und in herrlichen Gestalten vor uns hinzustellen; durch eine Riesenkraft sich alles Großartigen, Edlen und Gewaltigen zu bemeistern, und den erhabenen Endzwecken seines poetischen Geistes förderlich zu machen. — Göthe gleicht

bem Botgnifer, ber ben weiten Erdfreis umzieht, und fich Pflanzen von jeder Gattung in seinen Garten sammelt, schone und unbedentende, fruchtbare und unfruchtbare, lieblichduftende und efelerregende, heilsame und verderbliche, und diese sodann, mit bewundernswerther Kunft, in einer magischen Zusammenstellung, die immer eins dem andern zur Folie beiordnet, aufs Anmuthigfte zu gruppiren weiß; dabei aber den forglosen Luftwandler ungewarnt läßt, ihn von dem verderblichen Duft biefer Pflanzen, von dem tödtlichen Gift jener Bäume nicht abmahnt. — Schiller, dahingegen, gleicht dem Gartenfünftler, der mit nicht minberem Eifer ben Pflanzen- und Blüthenreichthum bes Erbreichs durchspähet, überall aber diejenigen Naturerzengnisse auswählt, die fich durch schlaufen Buche ober imponirende Größe, durch fraftige, heilbringende Gigenschaften, durch anzichende Schonheit und angenehmen Gernch auszeichnen, und dann seine auserlesenen Schäte in feinen prächtigen Park, in feinen von prangenden Terraffen burchfreuzten, von riefeluden Bachen und fanftrauschenden Springbrunnen durchtönten Garten, und in sein anmuthiges Treibhaus versett, Alles in freundlicher Anlage und gemüthlicher Gruppirung in ein schon abgerundetes Ganze ordnet und einet; dabei aber nicht vergifft, den Unbedachtsamen vor jeder giftigen Pflanze, vor jeder tödtlichen Frucht zu warnen.

In Schillers Poesie finden die lebhaftesten Affekte, die tiefsten Gefühle, die erhabensten Grundsätze, die edelsten Eutschlüsse, die unerschütterlichste Willenskraft, die rüstigste Wirksamkeit, die geduldigste Ausdaner, die freudigste Selbstausopferung, die ruhigste Resignation, würdigen Ausdruck; sie macht uns auschaulich, wie die gewaltigsten Motive, die das Meuschenherz beherrschen, hinaustreten ins rege Leben, hier in heilbringensberrschen, hinaustreten ins rege Leben, hier in heilbringensber, dort in verderblicher Thätigkeit, oft aber auch den Erdensohn hinabstürzen in Jammer und Verzweiflung; sie macht uns, mit einem Worte, vertraut mit der meuschlichen Natur, in ihren erhabensten und herrlichsten Erscheinungen, oder aber in ihren härtesten und furchtbarsten Aenberungen. — Immer aber bestrebt sich unser Dichter, den Meuschen des Besseren zu belehren, vor dem Schlechten zu warnen, zum Vortrefflichen anzuleiten, und als

lenthalben das Leben zu verschönern und zu veredeln. Und der Charafter seines Genius ist Tiefe, Kraft, Kühnheit, eine völlig abgewogene Gleichheit der Geisteskräfte, und zumal ein glühensdes, Jedem Wärme spendendes, unauslöschliches Jugendseuer †).
— Und wenn nun auch Göthe in gewissen abgeschlossenen Zirsteln über alle Gebühr geseiert, und von einer gelehrten Schule vergöttert wurde, so war und ist Schiller der Liebling des Volstes, der Lieblingsdichter ächter Männer und Frauen unter allen Classen, von der höchsten zur niedrigsten; dem Alle sanden in seinen Leistungen die Gesühle und Hoffmungen, die in jedem Herzen sich regen, mit ergreisenden und tiessinnigen Worten aussgesprochen.

Die großen, edlen, herrlichen Ibeale, die Schillers schöpferisscher Geist bildete, und in den würdigsten Gestalten uns vorführt, werden fortleben und liebevolle Anerkennung sinden, so lange der Mensch noch Sinn hat für das Schöne und Vortrefsliche.
— Göthe war eben so wenig im Stande sich solche Charaktere zu denken und darzustellen, wie Schillers edler und herrlicher Posa, oder seine begeisterte, heldenmüthige Johanna, oder sein ritterlichsbiederer, hochherziger Max Piccolomini, oder seine reine, edelmüthige, bis in den Tod getrene Thekla, als er vermochte die Pallas Parthenos des Phidias, oder eine von Raphaels Madonnen mit eigener Hand zu schaffen.

Man hat es der Schillerschen Loese oft zum Vorwurf gemacht, daß sie zu sehr im Dienste der Philosophie stehe und zu viel moralistre. Lüsterne Bewunderer von Göthes buhlerischer Muse erheben nicht selten diese Klagen; solchen ist Schillers mächtiger Einsluß auf die Literatur und den Charakter seines Volkes ein Aergerniß; ihnen ist mit nichts Geringerem gedient, als dem unbeschränkten Privilegium in wollüstigen Freuden zu schwelgen, nach dem Vorbilde ihres Göthe, den, wie Menzel erklärt, Schlegel sogar einen Gott nannte; und "hinc illae lachrymae." Was aber Jenen Klagen auspreßt, das dient

<sup>+)</sup> Treffend befagt diefes Gothe in ben Beilen:

Es glühte feine Wange roth und röther Bon jener Jugenb, bie uns nie verfliegt ze.

uns zum erfrenlichen Beweise, daß Schiller deutlich erkannte, wie erhaben und heilig des Dichters Bernf sei, und daß ihm der Muth nicht fehlte, seiner Ueberzengung getren zu sein. Nie hat er durch Wort oder That wüsten Gelüsten gefröhnt; überall huldigte er der Unschuld und der reinen Tugend †). Und vorzüglich hat er dadurch seine Ansprüche auf die Bewunderung und die Dankbarkeit der Menschheit geltend gemacht, daß er mit erustem Eiser und unerschrockenem Muthe gegen Tyrannei und Ungerechtigkeit, gegen alles Schändliche und Lasterhaste unablässig kämpste; den Gerechtsamen des Menschen, der ihm angebornen Freiheit, das Wort redete, und für das Nechte, das wahrhaft Edle und Tugendhafte in die Schranken trat.

Wir haben schon darauf hingewiesen, wie sein Gerz für die Wahrheit glühte, wie er dem Wahren unermüdet nachstrebte, und in seiner unaufhaltsam fortschreitenden Ausbildung seines Geisstes ein herrliches Ideal zu verwirklichen bestissen war. Und eben dieses raftlose Ringen war es, dieses unablässige Streben seines gewaltigen Geistes auf der betretenen Bahu immer vorwärts zu schreiten und neue Eroberungen zu machen, was seinen kränkelnden Körper so bald aufried und so früh auf die Bahre streckte, da er das vorgesteckte Ziel noch lange nicht erreicht hatte.

— Und von dieser Eigenthümlichkeit seines Charakters und Wirskens sagt Göthe sehr schon:

"Er wendete die Bluthe höchsten Strebens, Das Leben felbst, an dieses Bild des Lebens."

Und nun haben wir zum Schluß nur noch hinzuzufügen, daß Schillers persönlicher Charafter vollkommen den Erwartungen entsprach, zu welchen seine Denkweise und seine Grundsätze und berechtigten. Sein Leben giebt überall Zengniß von seinem reinen und tugendliebenden Herzen, und in seinem Ungange mit Men-

<sup>†)</sup> Der Verfasser weiß sehr wohl, daß in Schillers Ranbern schmutzige und andere widrige Dinge vorkommen. Sie werden aber nicht beim Kragen hineingeschleppt, sonsdern sind, in jenem Trauerspiele, ganz am gehörigen Orte. Was aber hier eigentlich gesagt werden soll, ist, daß in vorliegender Beziehung die Ranber gar nicht in Vetracht kommen. Sie sind ein jugendliches, unreises Product, welches Niemand krenger als Schiller selbst beurtheilt hat. Er ließ sich niemals in seinem Mannesalter überreden, ins Theater zu geben, wenn bieses Etuck auf die Anhen gebracht wurde, und pkegte zu fagen, er möge sich mit der rohen Kost feiner Jugend nicht den Magen verderben.

schen zeichnete er sich stets durch schlichte, anmaßungslose Würde, liebenswürdige Sanftmuth, bescheidene Energie, nie strauchelnde Rechtlichkeit und freundliche Wohlthätigkeit aus. So sehr wir auch Schillers philosophisches Irregehen beklagen, und es bestanern mögen, daß er inst innere Heiligthum höchster Wahrheit nicht eingedrungen, so muß doch Ieder in ihm den edlen Mensschen, den überall der Rechtschaffenheit und Tugend huldigenden Dichter, den getreuen und handsesten Versechter der Freiheit und aller menschlichen Rechte und Interessen bewundern und hochsschäfen.

In einem von Gilfillans neuesten Auffätzen heißt es: "Für bie bevorfiehenden Siege der Poefie haben wir noch eine Bewähr in dem Umftande, daß der Bolfsgeift überall ben hohen Werth, die nachhaltige und ewige Bedeutung bes Erdenlebens mehr und mehr zu würdigen beginnt. Daß unfer Zeitalter ein Beift leitend zu burchdringen aufängt, ber bie Wichtigkeit bes Le= bens und menschlicher Verhältniffe immer flarer erfennt, bas leuchtet allenthalben aus den Zuständen der Bölfer unverkennbar hervor. Anderer beutlicher Beweise hievon nicht zu gebenken, so gewährt uns darüber die Richtung, die die neueste Boesie ge= nommen hat, die erfreulichsten Andentungen. Ihr lange so dun= nes und leichtes Gewölf zieht sich zusehends in gewaltige Donnerwolfen zusammen, und was haben wir nicht von jenem schwarzen Orchester, sobald es vollzählig geworden, für ergreifende Tone und hinreißende Harmonieen zu erwarten?" +) Daß dieses Wort sich als wahr bewähren wird, hoffen und glauben wir, und wir heißen das Vorzeichen willkommen. aber Schiller in einer Zeit, wo eleube Schwächlinge und fabe Alachtopfe in ber Literatur bes europäischen Continents ihren nichtswürdigen Rram schaarenweiß zu Markte schleppten, und schamlose Freigeister, zwar etwas voreilig, schon ihren Triumph= gefang in die Welt hinansheulten, und freche Wolluftlinge auf ben Grabstein ber icon beerdigt geglaubten Pflichtverhälfniffe, ber für längst verschollen gehaltenen driftlichen Rirche hinwiesen, in ihrer Verblendung nicht gewahrend, daß fie nur ihre eigene

<sup>+)</sup> Aus bem Englischen frei überfett.

Schanbfäule mit vorlautem Siegesgeschrei begrüßten; daß Schiller, inmitten solcher Umgebungen und Uebelstände so kühn und boch so besonnen ans Werk schritt, eine bessere Zeit herbeizussühren, und mit lautem Trompetenstoße die Dichter des christlichen Europa aufrief, ihm bei diesem herrlichen Konzert nach Kräften beizustehen; und das Alles nicht etwa zufälliger Weise oder in Folge vorsichtiger Verechnung etwaiger zu erzielender Vortheile, sondern einzig und allein, weil sein hoher und edler Geist alles andere Wirken, jede anders betriebsame Genossenschaft verschmähte, dies bleibt seines unsterblichen Namens höchster Ruhm.







0 029 929 208 3